
写真の狂気
一一ロラン・バルトと 「温室の少女」

哲学研究室 魚住 洋 一

1.こ れがおまえだよ

ロラン・バルトがその最後の著作 『明るい部屋』を書こうとしたのは、ただ
一

枚の写真のためだったかもしれない。温室のなかの小さな橋のたもとに兄ととも

にたたずむ少女―一バルトの亡くなった母アンリエット、五歳のときの写真だ。

私は、このテクストをあえて 「小説」と呼びたいと思う。彼自身による彼の 「評

伝」、F彼自身によるロラン・バルト』の表紙見返りに、「この本は 〈告白〉の書

ではない。……。ここにあるいっさいは小説の登場人物によって語られたものと見

微さなくてはならない」と書いたバルトだからである。彼はまたある箇所で、マ

ルセル・プルーストの 『失われた時を求めて』の語り手である 「私」について、「回

想し、打ち明け、告白する私ではなく、発話する私であり、この (私〉が登場さ

せるのはエクリチュールの く自己〉である」とも語っていた[LT 338■12211。だ

から、母を亡くし悲しみに暮れるバルトの 「生まの姿」を 『明るい部屋』から素

朴に読み取る読者も多いが、むしろ私は、亡くなった母を 「再び見出そう」とす

る 「エクリチュールの く自己〉」、「もう
一人のバルト」の遍歴の物語としてこの

テクストを読みたいと思う。

ただ、そう語るだけでことは済みはしない。というのも、このテクストには 「写

真についての覚書」という副題が付されており、写真とは何かという問題こそこ

のテクストの主題とされているからだ。バルトは、さまざまな写真について考察

を重ねたのち、「温室の写真」というこの
一枚の写真に、写真の精髄を見出すに

至る。このテクストは、
“
Ich‐Roman"の体裁を取った小説であるとともに写真論

でもあるという二重のエクリチュールーーイ度のいう 「表現的言語/批 評的言語」

によって織りなされているのである。

バルトの 「遍歴」は、まず写真の 「本質」を求める旅としてはじまる。しかし、

その出発点からしてきわめて 「私的」である。彼は 「現象学」をその方法として

取り上げるが、それというのも、彼が現象学というものを、「私」にとって現わ

れるものを現われるがままに記述する方法として理解していたからである。バル

トは写真を、彼がそれを見るとき被る 「パトス的なもの」、彼が感じる 「心の傷」

から考えていこうとする。一一 「私は見る、私は感じる、ゆえに私は気づき、見

30



つめ、考えるのだ」と彼は語っている[CC 4234]。彼がこのテクストの第
一部で、

写真に含まれるものとして、写真への
一般的関心を呼び起こす 「ストウデイウム」

(studium)に対して、「私を突き刺す」ものとしての 「プンクトゥム」(junctum)

を対置し、さまざまな写真からストゥデイウムならざるプンクトゥムを彼に与え

るものは何かを聞い質そうとしたのも、そのためだったかと思われる。

しかし、職業写真家たちの写真を論じる第
一部の記述は、私にとってはもどか

しさを感じさせるところが多い。
一―チャールズ ・クリフオード撮影の 「アルハ

ンブラ」を論じた箇所を除いては…
…。そこには、バルトが幼年時代を過ごした

南仏バイヨンヌを思い起こさせる
一軒の古い家屋が写つている。彼は、そこで暮

らしたいという 「幻想的」欲望について語るが、「幻想的」(fantasmatique)と

いうこの言葉は精神分析の概念としての 「幻想」
一一とりわけ性的ドラマのはじ

まりについて幼児が思い描く幻想を示すジ
ークムント・フロイトの概念、「原幻想」

(Urphantasiett fantasmes originaires)を連想させる。わずか
一歳足らずで父を

亡くしたバルト、『彼自身によるロラン・バルト』のなかで、「殺すべき父」の不

在、「大変なエデイップス的欲求不満」について触れていた彼にとっての 「原幻

想」とは、ジャック・ラカンのいう 「鏡像段階」での母との双数の関係、互いが

その分身でありながらそこに決闘をもたらすような葛藤を欠いた至福のときのイ

マージュだったかもしれない。彼は、こ

の 「アルハンブラ」の写真について、「私

はかつてそこに居たことがあり、いつかそ

こへ戻っていくことになると確信するか

のようだ」と語る。また彼は、母の身体に

ついて 「かつてそこに居たとこれほど確信

をもって言いうる場所は他にない」とフロ

イトが述べたとして、バイヨンヌを思わ

せるこのアルハンブラの情景から 「母を

甦らせる
“
heimlch"なもの」を読み取る

のである[CC 66-6&52il。
一一フロイトは、

『不気味なもの』のなかで、エデイップス
・

ドラマの葛藤ののちそれへの欲望が禁止

され抑圧された 「母胎」、かつては潮‖染み

深い (heimlich)ものであった 「母胎」が、

再び呼び醒まされるとき、まるで逆の 「不

気味な」(unheimhch)ものとなって姿を



現わすと述べていた
2。__「 ァルハンブラ」の写真についてのこのくだりを読

むとき私が感じるのは、バルトが 『明るい部屋』のなかで紡ぎ出そうとしている

のが、そうした 「禁止」や 「抑圧」の欠如のなかでは起こりうるかもしれない母

胎回帰の 「物語」なのではないかという思いである。一一そう言えば、解彼自身

によるロラン・バルト』の冒頭に掲げられていた数多くの写真、そのなかで母が

写された五枚の写真には、乳児であるバルトが母に抱かれた姿が映る格円状の鏡

のかたちをした写真があり、それには 「鏡像段階。これがおまえだよ」(と2s筋滋

あ 物″脅″ 《物夕scタル》.)というキヤプションが付けられていた[RB 2,25〕。

2.見 出された時

ところが、結局バルトは、職業写真家たちの写真には真に彼を 「突き刺す」プ

ンクトゥムを認めることはできず、挫折する。「明るい部屋』は 「前言取り消じ」

という節を最後に、第二部に移ることになるのである。そこで彼は、手元に遺さ

れた母の写真を手に取りはじめる。しかし、彼は写真の多くに母を 「再び見出す」

ことができない。彼は、それらが母だと分かっていても、そこに母を見ることは

できないのである。それらの写真は母に「似ている」一一 「彼女にそっくりだ !」

(c'estク″夕sで″夕elld)一一としか言えないものばかりだった。そのとき彼が探し当

てたのが、「温室の写真」である。彼はそこに写る少女の姿に母を「再び見出し」、《こ

れだ!》(《C'est c』》)と叫ぶ。そこには彼が探し求めた「母の顔の真実」、その「至

高の純粋無垢の姿」が写し出されていたからである[CC 106■82i]。バルトはこの

経験を、『失われた時を求めて』第四巻 「ツドムとゴモラ」のなかで述べられた

ある出来事と重ね合わせる。一一それは、この小説の語り手がバルベックのホテ

ルで半長靴を脱ごうとしたそのとき、かつてそこをともに訪れた祖母の顔、「真

の祖母の顔」をまざまざと思い出す場面、「祖母が発作を起こしたシャンゼリゼ

以来はじめて、無意志的で完全な記憶 (un sOuvenir involontaire et complet)の

うちに、祖母の生き生啓とした実在を再び見出した」場面である
g。この場面では、

過去の記憶がいま直接感じられる現実に変貌する経験が語られている。一一そし

てバルトもまた、「温室の写真」によって呼び醒まされたのが、プルーストのこ

の経験と同じほど確かな感情だったと述べるのである。

『明るい部屋』はバルトの 『失われた時を求めて』なのだと、訳者、花輪光は

その 「あとがき」に書いている。その通りだと私も思う。ただ、プルーストに

とっての 「無意志的記憶」が、バルトにとっては 「写真」なのである。「〈写真〉

は過去を思い出させるものではない (写真にはプルースト的なところは少しもな

V )ヽ。(写真〉が私に及ぼす効果は、消滅したものを復元させる (resutuer)こと

32



にではなく、私が現に見ているものが雅かに存在したということを保証してくれ

ることにある」と彼は語っている[CC 1291021。そう語つたのち、疎となったイ

エスの血が人形の姿を染め上げたとの伝承があるトリノの聖骸布に写真を喩え、

聖骸布はイエスの血が直接そのイマージユとなったとして、
“
achdro再庭toS'(人

為ニヨルモノデハナイ)と のギリシア語を付け加えている。いったい何を言いた

いのだろうか。十一別の箇所でバルトはこう書いている、「写真とは、文字通り

指向対象から発出したもあである。そこに存在した現実の物体から放射物が発せ

られ、それが今ここに居る私に触れに (toucher)ゃってくるのだ。
……消滅し

てしまった存在の写真は、あたかも星から遅れてやってくる光のように、私に触

れにやってくる」と[CC 12699二]o彼は、写真を発明したのは、カメラ
。オブス

クラ (camera Obscura)を発明した画家たちではなく、銀ハロゲン加工物の感光

性を発見した化学者たちだったとも述べているが、ここで彼が言おうとしたのは、

被写体から発した光が 「星から遅れてやってくる光のように」直接彼の目を貫く

ということではなかったかと思われる。
二一被写体から発した光線が、フイルム

を感光させて化学反応を起こさせ、これまた化学反応の過程である現像によって

写真が作られ、その写真から発する光線が彼の日に達するが、ここには途切れる

ことのない一連の光学的・化学的因果関係の運鎖が見出されるのであって、被写

体から発した光は、一時フイルムなど,Uのものに姿を変えるものの、ふたたび光

となって彼の目を買く。だから写真とは、まさしくその血が象るイエスの身体が

直に私たちの日に触れる聖骸布と同じなのだ
一一バルトはそう考えたのではな

かったか。彼が同じ箇所で、「撮影されたものの身体と私の視線とは謄の緒のよ

うなもので結ばれている。光は触知できないものではあるが、ここでは光はまさ

しく肉体的媒質 (un milieu charnel)であり、
一種の皮膚であって、私は撮影さ

れた人々とそれを共有するのだ」と語り、「触れる」ことに係わる言葉を頻用し

ていたことも、こうした解釈の裏づけとなろう。バルトは、「温室の写真」に出

会い、その少女の 「明るV、目」から 「遅れてやってくる」光に文字通り触れ、そ

れに射抜かれたのではなかったか。してみると、彼にとって写真とは、「遅れてやっ

てくる光」を私たちにもたらしてくれるものにほかならず、そのことによって、

写真は 「過去の知覚」というおよそありえない出来事、つまりは、現在から過

去を隔てるその間隔を圧し潰す 「〈時間〉の圧砕」(un ёcrasement du Temps)

という出来事を引き起こすものだったと言うことができよう[CC 1501191。

ここで、「〈写真〉は過去を思い出させるものではない (写真にはプル
ースト的

なところは少しもない)」という先に引用した言葉について少し考えたい。バルト

がプルーストの 「記憶」に 「写真」を対置させたのは、記憶とは
一一 「すべての

３３

一



記憶は贋造されたものだ」と語ったフロイトを引き合いに出さなくても一一 「消

滅したものを復元する」ものであり、あくまでもそのコピーにすぎない過去の

「再現前」(repr6sentation)であるのに対し、写真はまさしくコピーではない過去

の 「現前」(pr6senta工on)を もたらしてくれると考えたからであろう。プルース

トは、「意志的」記憶による贋造などではない過去の再現前を、「心の間秋」(les

intermittences du ccur)として問歓的に甦る記憶の「無意志的」なありかたによっ

て担保しようとしたのだが、それに対してバルトは、「過去の現前」、「過去の知覚」

としての写真を対置させたのである。F明るい部屋』のあの有名なテーゼーー 「写

真のノエマ (Noema)とは《それは=かつて=あった》(《ca a 6t6》)である」と

いうテーゼが登場するのは、まさにここにおいてである。彼はこう述べる。
一一「絵

画や言説における模倣の場合とは違って、〈写真〉の場合は、事物がかつてそこに

あったということはけつして否定できない。そこには、現実のものであってかつ

過去のものであるという切り離せない二重の措定がある」[CC 12α93i]。

ただ、やはりここで付け加えておかねばならないのは、そう語るときのパルト
パッセ・コンポゼ

の 「悲しさ」であろう。《Ca a 6t6》というこの複合過去の時制は、かつてあった

ものがもはやないということを同時に物語る。F失われた時を求めて』のあのバ

ルベックのホテルの場面では、一年前に亡くなった祖母の死を実感できないでい

た語り手は、「生きた真の祖母」を感じ、再び見出したそのときはじめて、祖母の死、

「彼女を永久に失ってしまった」ことをも同時にまざまざと実感するのである。

一一 「温室の写真」を前にしてバルトが感じたことも同じである。彼はこう語る。

「私の心を突き末Jすのは、過去と未来の等価性の発見である。少女だった母の写

真を見て、私はこう思う。母はこれから死のうとしている、と。私は
'……すでに

起こってしまった破局に戦慄する」[CC 15αl19〕o彼 のいう「〈時間〉の圧砕」は、

過去と現在の隔たりを無にすることで至福のときを到来させるとともに、「すで

に死んでしまった」と 「これから死ぬ」を一つに圧縮してしまうことで、そこに

あったはずの彼の母アンリエットヽ 少女であった彼女の 「未来」をも打ち砕き、

それを 「過去」へと追いやってしまうのである。そして、そのことによって倍加

されたのは、「温室の写真」の少女を見たときのバルトの悲しみではなかったか。

一―彼が、「時間」こそ彼を 「突き刺す」プンクトゥムだと語るのも、そのため

であろう。というのも、「時間」というプンクトゥムとは、「〈写真)の ノエマ (《そ

れは=かつて=あ った》)の 悲痛な強調であり、その純粋な表象である」とそこ

では述べられていたからである[CC 148:118]◇

時間は円環のかたちに閉じられるはずだった。
一一衰FBしていく母の最後の

日々をバルトは共に生き、日々その看病に勤しんでいた。そのとき、「母は私の

34



小さな娘となり、私にとっては最初の写真に写っている本質的な少女と
一つに

なっていた」のである[CC l128Q JD 6658〕。そして母の死後、彼は母の最後に撮っ

た写真からはじめて母の写真を遡り、最初の写真、「温室の写真」に辿りつくこ

とになる。バルトが写真の少女に 「母の顔の真実」を見出したのは、「母が私の

小さな娘になる」という実生活での時間を逆転させる動き、そして、母の写真を

過去へと遡りながらJしめていく動きというこの二重の「遡行」のなかでのことだっ

たのである。一一ここには、「私はかつてそこに居たことがあり、いつかそこへ戻っ

ていくことになると確信するかのようだ」という 「アルハンブラ」の写真につい

て語っていた 「欲望」をそのまま具現するかのような、過去と未来が重なり合う

時間の流れがあるかのように見える。しかし、現実には時間は円環のかたちに閉

じてはくれず、逆にバルトは 「母を二重に失う」ことになるのである。

3.母 の顔の真実

パルトが過去と現在の 「時間の圧砕」、「過去の知覚」という出来事を経験した

のは、「温室の写真」という一枚の写真のみによってである。しかし、《それは=

かつて=あ った》が写真のノエマだとすれば、この 「時間の圧砕」、「過去の知覚」

は、母のすべての写真に生じなければならないはずである。ところが、この出来

事を経験させてくれたのは、母に「似ている」だけの他の写真ではなく、《これだ !》

と彼が叫んだ「温室の写真」一一「母のあるがままの姿」、「真の母の顔」、母の「魂」

を見出すことができたこの 「本質的な写真」のみであった。彼は、写真に被写体

の 「真実」が写し出されていないかぎり、《それは=か つて=あ った》という被

写体の現実性にひとは無関心なままであると述べ、さらにこう語っている。「通

常は、事物の存在を確認したのち、それは く真実である〉と言うはずだが
・……私

は、イマージユの真実性から、そのイマージュの起原にあるものの現実性を引き

出した。私は、独特の感動のうちに真実と現実を融合させたのであって、いまや

私はそこにこそ (写真〉の本性、その精髄があるとしたのである」[CC 121つ5]。

ここでバルトが語っていることは、「写真」を 「無意志的記憶」に置き換えれば、

そのままプルーストの言葉ともなりえよう。というのも、『失われた時を求めて』

の語り手がバルベックで 「祖母の生き生きとした実在を再び見出した」のは、「祖

母から名前だけを借りているそんな人の顔ではなく、祖母の真の顔」の記憶に

よってだったからである。

梅木達郎は、バルトが語るこの 「真実と現実の融合」が卒む問題を、次のよう

に指摘している。一― 「真実とはいついかなるところでも妥当するもの、本質で

なければならない。他方現実とは、一回きり生起する偶然的なものである。
一言

３５

一



で言えば、写真をめぐる真実のモチーフと現実のモチーフは噛み合わないばかり

か、相反的な関係にさえあるのである。……このありえない、不可能な く真実と

現実の融合〉が、温室の写真において奇跡的に実現する。
……だがそれはなんら

かの説明を要求せずにはいない。しかも、バルトによれば……被写体の く現実は

イマージユの真実から引き出されてくる〉のである。つまり……写真の真実と現

実とは、単なる共存を越えて、一種の因果関係のなかで結びつけられねばならな

い。……だが真実から引き出される現実とはいかなるものだろうか。…・:・・ここで

は通俗的な現実概念が揺さがられ、問題となるのは単なる現実以上のものではな

いだろうか」
4。

ここでは、梅木が指摘する 「真実と現実の融合」の問題についてはひとまず措

き、こデそれに係わるバルトの写真概念の改変の問題に触れておきたい。バルト

が■九六一年め「写真のメッセージ」などで掲げた「写真はコードのないメッセーア
ジである」というテーゼは、あまりにも有名である。ところが、一九八〇年のF明

るい部屋』では、このテ
ーゼがいわば否定されることになる。このテーゼは、写

真が被写体のアナロゴン (anttogon)であること、つまり、写真の被写体との完

全な類似性を前提するものである [MP 12&並〕。そうでなければ、写真はそれを

読み取る文化的 ・言語的な解読枠組みとしてのコ
ードを必要とすることになるは

ずだからである。しかし、「明るい部屋』では、彼はこう書くに至る。
一一 「〈写

真〉のノエマは、いささかもその類似性のうちにあるわけではない(アナロジ
ーは、

レ ア リ ス ト

〈写真〉がほかのあらゆる表象と共有する特徴にすぎない)。……現実主義者であ

る私はけつして写真を現実の くコピー〉と見微してはいない
一一過去の現実から

発出したものと見微しているのだ。…… (写真〉においては、それが本物だと認
ルブレザンタンオン

証する力 (le pouvoir d'authentScadOn)のほうがそれを再 現 する力を上回っ

ているのである」[CC 13&108il。
一一ここで思い出したいのは、「彼女そっくりだ」

とバルトが評した母アンリエットの数多くの写真のことである。それらは、「温

室の写真」の少女よりはるかに母に 「似て」いたかもしれない。しかし、彼にとっ

て母を生き生きと現前させたのは、「母に似ていない
……私の知らない一人の少

女」の写真だったのである[CC 16α1281。

4.写 真の狂気、バルトの狂気

ところでバルトは、写真においては時間を塞き止める 「(時間〉の不動化」

(1'immObilisation du Temps)が生じると語る。彼はまた、その事態を血流停止

(stase)に喩えてもいる。エドムント・フッサ
ールが過去把持 (Retention)・未

来把持 (PrOtentOn)という概念を用いながら語ったように、この現実世界のな

36



一 一 十 一 ― 一 ― 一 ― ― 一 十 一 ~ ― ‐ ~ 一 十 ~ ~ ― ~ ~ 十 一 ~ ｀ 本 ― 一 一 ― 一 一 一 一 一 ― 一 ― 一 ― ― 一 ― ― ― ― 一 ― ― ― 一 十 一 ~ 一 ― 一 ― 一 ― 一 ― ― 一 ― 一 一 ヽ 一 ― ― ― 一 一 ― ― ‐ ― ― 一 一 一 ― ― 一 …

Ⅲ

かでは、私たちはたつた今過ぎ去ったものをなおも保持し、まさに来たらんと

するものをあらかじめ先取しながらその時問性を生きている。ところが、「〈写

真〉はこうした時間の (構成様式〉を断ち切ってしまう。〈写真〉には未来が

ないのだ (これこそ 〈写真〉が与える驚きである)。…
… 〈写真〉は不動なの

で、その現在化の働きは過去把持へと逆流してしまうのだ」とバルトは言う[CC

14は11帆]o一一ただ、「過去把持べと逆流する」という言い回しは問題含みである。

というのも、写真においては、過去から未来へと持続する時間の流れがいわば 「血

流停止」のかたちで停止させられるのであって、そこにはもはや過去把持も未来

把持もないからである。「〈写真〉においては、(時間〉の不動化は、法外な、怪

物的な仕方によってしかなされない」とバルト自身も書いているように、写真を

前にするときそこに出現するのは、ある隣間に凍りついた過去も未来もない途方

もない世界である[CC 1421121。この現実世界では、私たちがこうした瞬間に遭

遇することはおよそありえない。だから、写真を見るとき、私たちは過去に
一度

も知覚したことのない何ものかにはじめて出会うことになるのだ。梅木達郎もま

た、ほぼ同じ指摘を行ないながら、「過去の く現実》として提えられながら、こ

れまで一度も現在であったことのない写真の指示対象
一一ここにこそ、写真の驚

き、写真の謎がある」と述べていた。そして彼は、バルトの言葉
一一写真とは 「イ

マージュでもなければ現実のものでもない、まったく新たな存在である」と語り、

写真をエクトプラズムに喩えていた言葉[CC 13住107]を引用しながら、写真を通

して現れてくるものが 「現実以上の現実」、もはや現実には属さない 「超現実」

なのだと解釈するのである
5。

しかし、バルトにとって写真が、「現実以上の現実」、「超現実」をもたらすもの

となるのは、写真における 「〈時間〉の不動化」ばかりによるのではない。彼が

写真における 「〈時間〉の圧砕」、さらには 「真実と現実の融合」について語って

いたことを思い出してほしい。「温室の写真」の少女を前にしたとき、これらの

出来事がすべて同時に生起してバルトを襲い、彼に 「現実以上の現実」、「超現実」

を突きつけたのであろう。一―彼が 『明るい部屋』の末尾で、写真の 「絶対的な

いし始原的リアリズム」について語っていたのも、写真のリアリズムがもたらす

この現実性を超える現実性を伝えようとしてのことだったと思われる。彼はこう

書いていた。「〈写真〉のリアリズムが、絶対的な、こう言ってよければ、始原的

なリアリズムとなって、愛と恐れに満ちた意識に、原義どおりの (時間〉を思い

起こさせるなら、(写真〉は狂気となる。つまり、そこには事物の流れを逆転さ

せるまさしく誘導的な動きが生じるのであり、私は本書を締めくくるにあたり、

これを写真のエクスタシー (1'傷筋s夕photographitue)と呼ぶことにしたい」(Cc

37



18&1451)。ここにマルティン・ハイデガーの 「脱自」概念 (Ekstase)を思わせ

る
“
extase"が帰いられていることに注意したい。写真に魅せられた者は、写真の

エクスタシーによってまさに 「自己の外へ」向かい、時間の流れを逆転させて過

去そのもののなかへ跳び込んでいくことになるのである。

「〈写真〉は狂気となる」とバルトはここに書いている。彼が写真の 「狂気」に

ついて語りはじめるのは、『明るい部屋』の末尾近くの 「眼差し」と題された節

からである。彼は 「写真の眼差し」の狂気を日にするが、それは 「温室の写真」

の少女の 「明るい目」(la clartt de ses yeux)のことを思い浮かべながらのこと

だったにちがいない。一一イ皮は、「〈写真〉には私の目をまともに見据える力がある」

と語るが、被写体となった人々はカメラのレンズを見つめているだけで、私を見

ているわけではない。見てはいないのに見つめている写真のこの眼差しについて、

彼はそれを 「ノエマのないノエシス、思考内容のない思考作用、標的のない照準」

に喩え、「眼差しというものは、それが執鋤に注がれるとき、つねに潜在的に狂っ

ている」と述べる。しかしこれは、「温室の写真」の少女の眼差し、そのメドゥー

サの眼差しに射抜かれた者が発する言葉以外ではなかろう。だからこそ、彼はこ

う書くことになる。一一 「〈写真〉は、現実 (《それは=か つて=あ った》)と 真

実 (《これだ !》)と の稀有な融合を成し遂げて、事実確認的であると同時に間投

詞的なものとなり、感情 (愛、憐lB3、喪の悲しみ、衝動、欲望)に よって存在が

担保されるあの狂気の境界へと肖像を連れ去る。そのとき く写真〉は、実際狂気

に近づき、〈狂った真実〉(la v6rit6 folle)に達するのである」[CC 17Q138il。

結局、バルトはこうした 「狂気」に見舞われることとなり、彼が魅せられた 「温

室の写真」の少女に連れ去られてしまう。彼は、「そこに写っているものの非現

実性を眺び越え、狂ったようにその情景、そのイマージェのなかへ入っていって、

すでに死んでしまったもの、まさに死のうとするものを腕に抱きじめた」のであ

る[CC 179:1421。
一九七七年一〇月四日、母アンリエット死去、

一九七九年四月一五日から六月

三日、バルト F明るい部屋』執筆、一九八〇年二月二五日、道路横断中、クリー

エング店の小型トラックに接ねられバルト重傷、三月二六日、バルト死去、享年

六四歳。

しかし、私ははじめに、これは 「小説」だと言ったではないか、ここに書かれ

ているのは 「エクリチユールの 〈自己〉」、「もう
一人のバルト」なのだと。一一私

は自らそう言ったことに自問する。作者がその作中人物に変身してしまうなどと

いうことがはたしてありうるのだろうか……。

38



附記

二〇一二年度後期、および、二〇
一三年度後期、京都市立芸術大学美術学部 ・

美術研究科の授業において、私はロラン・バルト『明るい部屋』の講読を行なった。

この講読に参加した院生 ・学生、さらには、多忙にもかかわらず積極的に参加い

ただいた油画専攻教員、石原友明さんに対し、この場を借りて心からの謝辞を述

べておきたい。講読への参加者からの知的刺激なしには、本稿を執筆することは

なかったと思われるからである。

注

1 ロ ラン・バルトの著作からの引用については、以下の略号を用い、本文中の[ ]内に、

原書と邦訳のページ数を:で区切って表示する。ただし翻訳については、原文に照らし

合わせ、一部変更を加えた箇所がある。

MP:“Le message photographique'ini Cθ物物″″ケcαttθ″s,n°1,1961(「写真のメッセージ」、

『第三の意味十~映像と演濠」と音楽と』沢崎浩平訳、みすず書房、1984年)

RB:父θ筋%″白グルタs夕″父θ筋″冴』″″滋夕s,Seull,1975。(吊彼自身によるロラン・バルト』佐

藤信夫訳、みすず書房、1979年)

CCi乙αcあα物う″ oル″″!ハし物s″″ルタカθ'ag″″あ夕,Cahier du Cinlma,Gallimard,Seuil,

1980。(『明るい部屋』花輪光訳、みすず書房、1985年)

LT:“ Longtemps,je me suis couchl de bo■ ne heure,'in tと 夕う/″なs夕物 夕″′冴夕筋 ↓曜 "夕,

Essαなc″″″?″夕rtt seuil,1984(「《長い間、私は早くから床についた》」、『テクスト

の出日』沢崎浩平訳、みすず書房、1987年)

」D:乃″″″″′肋 ル″″,Seuil,211t19,(「受の日記』石川美子訳、みすず書房、2009年)

2  Sigmund Freud, “ Das Unheilnlichさ,' ini S,″冴″夕″2″sgaう夕』ど.イ, Psノoみθ′θgぢscルタ

SC″わ物%,Sttbte Aun,Fischer,1989,S.267.(「不気味なもの」、Fフロイト全集』第 17巻、

須藤訓任 ・藤野寛訳、岩波書店、2006年、pp.41丘)

3 Marcel Proust■筋″cカタπカタ冴″物物クs少夕ヶ冴″五BibliOthёque de la P16iade,Gallimard,

1954,p.756.(『ソドムとゴモラI 失 われた時を求めて 第 四巻』市原豊太他訳、新潮文庫、

1959年,p.215)

4 梅 木達郎 「現前という狂気一―ロラン・バルト F明るい部屋』再読」、『国際文化研究

科論集』第 1号、東北大学大学院国際文化研究科、1994年、p67。

5 梅 木達郎、前掲論文、pp.68-71。

３９

一


