
誌 文A 灯て班

同性愛者の 「誕生」
――アイデンテイテイとセクシュアリテイ

The《Birth》ofthe Homosexu』:Identty and Sexuality

めた妨晩z″初′魚住 洋 一

警戒しなければならないのは、同性愛という問題

を「私は何者なのか、私の欲望の秘密は何なのか」と

いう問題に引き戻す傾向です。おそらく「どのよう

な関係が同性愛を通じて確立され、発明され、増殖

され、転調されるのか」と問い掛けたほうがよいの

ではないでしょうか。問題は、自分の性の真理その

ものを発見することではなく、むしろ自分のセク

シュアリテイを関係の多数性に達するために活用す

ることなのです。……だから私たちは、自分が同性

愛者であることを執勘に見極めようとするのではな

く、懸命に同性愛者になろうとすべきなのです

[Foucault 2001は982〔llll i三七二〕]。

ミシェル・フーコーは、「生の様式としての友愛につい

て」と題された一九八一年のインタビューのなかで、こ

う述べている。彼が語っているのは、同性愛は 「発見」

(dもcouvttr)されるべきものではなく「発明」(inventer)さ

れるべきものだ、ということである。つまり彼は、同性

愛とは、同性愛者たちの奥底に隠されたその 「秘密」、そ

の 「真理」として見出されうるものではなく、むしろそ

の 「生の様式」として新たに作り上げられうるものだ、と

述べているのである。同性愛者たちが互いに結び合おう

とする関係は、制度や慣習によってあらかじめその輪郭

が描かれているような関係ではない。だから、彼らは「Vヽ

まだかたちをなさぬ関係をAか らZまで発明しなければ

ならなV 」ヽ。しかし、だからこそ、同性愛者たちは 「法や

規則や慣習のあるべきところに愛を持ち込む」ことに

よって、「制度内にショートを引き起こす」ことにもなる。

フーコーがこのインタビューでとりわけ強調したのは、

社会に対する同性愛者たちのそうしたポジショナリテイ
ーー 「同性愛者のいわば 〈斜めの〉位置、社会という織

物のなかに同性愛者が引くことができる斜めの線」にほ

かならなかったのである [FoucaLlit 2001bi983-985〔Wll i

三七三一三七五〕]。

フーコーは、一九七六年に公刊された 『性の歴史 第
一巻 知 への意志』のなかで、「同性愛」というものが、

一九世紀に精神医学などによって 「病」として捏造され

ていったその成り行きを巧みに分析している。彼がこの

インタビューで、同性愛とは発見されるべきものではな

く発明されるべきものだと発言したのは、「これこそオマ

エの く真理〉だ」という精神医学などの宣告を拒否する

ためでもあったと言えよう。

フーコーのこうした考えは、一九八〇年代のエイズ危

機以降、米国などでの同性愛者の抵抗運動、および、そ

の理論的中核となったいわゆるクイア・セオリー (Queer

Theory)に大きな影響を与えることになる。ここでは、

フ十コ~だ けではなく、クイア・セオリーを代表するデ

イヴィッド・M・ ハルプリン、イヴ・K・セジウイックな

どにも焦点を当てながら、彼らが同性愛者のアイデン

テイテイの成り立ちをどう考察したか、また、同性愛者

の抵抗運動はどうあるべきだと提唱したかを見ていくこ

とにしたい。          ′

1.同 性愛者の 「誕生」

「ホモセクシュアル」という言葉は、一人六九年、カー

ル ・マリア・力Tト ベニーがライプチッヒで匿名で出版

したパンフレットに出来すると言われている [Halperin

199は155]。この言葉自体きわめて新しいものだが、フー

コーは 『知への意志』のなかで、言葉だけではなく、同

性愛者というもの自体が一九世紀にはじめて出現したと

語り、多くの論議を生むこととなった。はたして彼は何

を言おうとしていたのか。

ただ、あらかじめ注意しておきたいことがある。フー

FACULTY OF ttNE ARTS,KYOTO CrY UN VERSrY OF ARTS BULLETIN的 157   5.



6.

コーの発言は、同性愛者が歴史的、社会的に作 り上げら

れたとの考えを示唆しているが、この発言によって彼は、

同性愛者という存在に関して、いわゆる 「本質主義」

(essentittism)とは違って、その超歴史的な本質を否定す

る 「構築主義」(constrLICtOnism)の元凶だと非難される

ことが多い。しかし、誤解してはならないのは、彼が同

性愛の原因論 (胡ology)を語っているのではないという

ことである。彼は、同性愛の 「原因」が生物学的なもの

ではなく社会的なものだと主張したのではない。あるイ

ンタビューで、「同性愛の原因は何か」と問われた彼が、

「この問題については、いっさい言うことはありません。

ノー・コメント」と語っていたことはきわめて果味深い

[Foucault 2001bil140〔Ⅸ:一三八〕]。彼は、そうした問い

にはどんな立場も採らず、ただ、法や社会規範なども含

んだ広い意味での 「言葉」によって 「同性愛者」という

ものが人々に表象されるに至ったその条件を解明しよう

としただけなのである。フーコーを構築主義者と呼ぶこ

とが正しいとしても、それはあくまでもこうした意味で

のことである。問題は、私たちが 「現実」というものを

一一自分自身のありかたも含めて一一つねにすでに言葉

の網の目を通して把握しており、言葉以前の 「生の現実」

といったものはいわば一種のフイクシヨンにすぎない、

ということにある。だからこそ彼は、言葉の網の目のな

かで 「同性愛者」が表象されるに至ったその成り行きを

明らかにしようとしたのである。

話を続けたい。

かつて男色は禁じられた行為の
一つであつた。そ

れを犯した者はその法的主体にすぎなかった。とこ

ろが、一九世紀の同性愛者は一個の顔をもった人物

となった。……同性愛者はその性的欲望と
一体化さ

れ、そうした欲望をもつことは、その人物の性癖上

の罪というよりその異形の本性となる。ソドミ
ーを

犯す者はかつては性懲りもない異端者であったが、

いまや同性愛者は一つの種族 となったのである

[Foucault 1976:59〔五五一五六〕]。

F知への意志』の有名なこの
一節でフーコーが語ってい

るのが、「同性愛者」の誕生であって 「同性愛」の誕生で

はないことに注意したい。この点を読み誤つて、古代ギ

リシアの 「少年愛」や戦回時代日本の 「衆道」などがあっ

たことまでもフーコーは否定するのか、などと思い込ん

でしまっては、彼の真意を見逃してしまうことになる。同

性の者同士が行なう肛門性交という 「行為」やそれを求

める 「欲望」がどの時代にもあったことを、彼は否定し

てはいない。彼がここで主張しようとしているのは、あ

くまでも、同性愛者という 「種族」が
一九世紀になって

BULLETIN vd 57 FACULTY OF ttNE ARTS,KYOTO CFY UNWERttTY OF

はじめて出現したということであって、それ以上でもそ

れ以下でもない。理解しなければならないのは、同性愛

的行為をなすことと同性愛者であることは異なったこと

だという点である。問題が同性愛者である 「種族」の出

現にあるとすれば、それは 「私は誰か」というアイデン

ティティを巡る問いにかかわることである。ここで、異

性愛者あるいは同性愛者としてのアイデンティテイを、

男あるいは女としてのジェンダー ・アイデンティティと

区別して、セクシュアル ・アイデンティテイと呼ぶなら

ば、同性愛者としてのセクシユアル ・アイデンティテイ

がどのようにして形成されたのかが問題なのである。

ところで、異性愛者あるいは同性愛者としてのアイデ

ンティテイをもつとはどういうことなのか。デイヴイッ

ド・M・ ハルプリンは、一九九〇年の 『同性愛の百年間』

のなかで、今日セクシユアリテイは 「自己の構成原理」と

なっていると述べ、セクシュアリテイは客観的な状態を

表す 「記述的」な用語ではなくむしろ 「規範的」な用語

として、人間の経験を解釈し組織化する役割を果たして

いると語っている。彼によれば、今日、セクシユアリテイ

は、「個々人の人間性の最深部」を構成するものとして、

「人間の行動、態度、趣味、選択、仕草、スタイル、仕事、

判断、話し方といった広範な範囲にわたつて、微妙かつ

巧妙に作用している無言の力」として働いているのであ

る。たしかに、そうしたものとしてのみ、セクシュアリ

テイは私たちのアイデンテイテイの構成原理となりうる

と言えよう。

しかし、そう述べたにもかかわらず、ハルプリンは同

時に、これはきわめて奇妙なことではないかとも問い掛

ける。たとえば、性の好みを食の好みと比べてみるがい

い。私たちにしても、誰かが鶏の胸肉を好むからといっ

て、そのことからその人物の生まれつきの性格を判断し

たり、そのことをその人物のアイデンティティを決定す

るものと考え、彼を 「胸肉食者」(pccto五phage)な どと呼

んで、その原因を医学的に探ろうとはしないだろう。そ

のように述べながらハルプリンは、だとすれば性の好み

にしても同じではないか、実際、古代ギリシアなど近代

以前においては、食に関してと同様、性に関してもそれ

によって人々を区分することなど誰もしなかったのだ、

と語っているのである [Halpein 1990:24-27〔四三
一

四七〕]。

ところが、ハルプリンのいうその奇妙なことが現に起

こっている。「同性愛者は一つの種族となった」のである。

では、かつては存在しなかったはずの異性愛者あるいは

同性愛者としてのこのセクシュアル ・アイデンティティ

は、はたしていつ形成されるようになったのか。フーコー

は、それが一九世紀に起こったことだと言う。そうなっ

たのはどのようにしてなのか。



フーコーが挙げている一つの例は示唆的である。フラ

ンスのある村に貧しくて頭の回りがあまりよくない一人

の小作農が居た。あるときその男が、野原で一人の少女

にペニスを撫ぜてもらった。それは、村の子供たちが皆

で互いによくやっていた「固まリミルク」という遊びだっ

た。ところが、男は少女の親に告発されて、裁判で有罪

を宣告され、さらには医師に検杢されて詳しい報告書が

作成され、病院送りになって一生そこから出されること

はなかったという。一人六七年のことである [Foucault

1976:43i〔四一一四二〕]。

これは、幼児への淫行と見微された例であって同性愛

の例ではない。しかしこの例は、同性愛にも当て嵌まる

ような時代の変化を物語っている。「ヴィクトリア朝時

代」と呼ばれるこの時代に、何が起こったのか。フーコー

によれば、問題は、男のこの振る舞いが、医師たちによっ

て精神の 「病」によるものと見微されたことにある。た

しかにそれ以前でも、幼児への淫行や 「ソドミー」と呼

ばれていた同性愛も、婚姻外の性行為として、キリスト

教の戒律や世俗法によって禁じられていた。しかし、そ

れは姦通や重婚などにしても同じであった。つまり、ソ

ドミーや幼児への淫行は、淫蕩と区別されず、誰でも魔

が差せば犯しうる 「罪」と見彼されていたのである。そ

れが、一九世紀になると事態は急変する。同性愛や幼児

への淫行は、あいかわらず 「罪」だとされていた反面、生

まれながらの、あるいは、悪癖によって冒された精神の

「病」だとも見微されるようになったのである。たとえば

フーコーは、先に引用した箇所で、一九世紀に誕生した

同性愛者にとって、その性的欲望は 「彼の内部のいたる

ところに現前し、彼のあらゆる行為の内部に隠れており
……あらゆる機会に自らを露呈してしまう」一つの秘密、
一つの原理になった、と述べている。同性愛は、もはや

誰でもふとしたことから犯しうる過ちなどではなく、同

性愛を犯す者は、その秘められた 「異形の本性」からし

てそれを犯すのであり、その本性は彼のすべての思考、す

べての行為を支配するものと考えられるに至ったのであ

る。そして、このことにおおいに関与したのは、セクソ

ロジーと呼ばれる当時の精神医学だった。セクソロジス

トとしては、ウィリアム ・アクトン、ルヒャルト・フォ

ン・クラフト=エ ビング、ハヴロック・エリス、そして、

ジークムント・フロイトといった名前が挙げられよう。

フーコーによれば、セクソロジストたちは、性の危うさ、

「性」と 「病」が紙一重であることをしきりに訴え、同性

愛だけではなく、露出狂、フェティシスト、動物愛好症、

自己 ・単独性欲症、視姦愛好症、女性化症、冷感症の女

といった、生殖に結びつかないさまざまな性を 「性的倒

錯」として病理化していったのである。

これは性の抑圧だろうか、とフーコーは問う。たしか

に、一九世紀のヴイクトリア朝時代の西欧は、性に寛容

であったそれ以前の時代に比べ、性の抑圧の時代だった

としばしば言われる。いわゆる 「抑圧の仮説」である。
一―当時は、資本主義勃興の時代だった。そして、それ

を担った新興ブルジョアジーは、彼らからすれば享楽主

義的であった貴族階級―― 「同性愛」も貴族たちの悪徳

だと当時しばしば峰されていた一―への対抗上からも、

「勤勉」、「節約」を旨とする清教徒的禁欲主義を標榜して

いたが、そうした禁欲主義は 「性」の領域にまで及び、快

楽の性とは区別される 「再生産=生殖」中心の性を規範

化するに至った。そして、その結果、夫婦間の子作りの

ためのセックス以外の性の営み、たとえば少年のオナ

ニーや夫婦間の腔外射精なども、すべて 「浪費」であり

許しがたい振る舞いだとされた一一そうした時代背景こ

そ、セクソロジーによって、生殖につながる性のありか

たが 「正常」な規範とされ、それから逸脱するものがこ

とごとく 「異常」として病理化された、その理由を説明

してくれるというわけである。フーコーは、こうした「抑

圧の仮説」を必ずしも否定しない。彼が着目するのは、む

しろこうした抑圧がもたらすその 「逆効果」である。つ

まり彼は、抑圧は同時に扇動ではないか、押し込められ

ることで逆に煽られ、過剰な 「性」が個々人の内部で密

かに増殖していくのではないか、と考えるのである。「性」

は、それが発現される公然たる舞台を奪われれば、彼が

考えるように、かえって人々の内部でその存在を異様な

までに膨らませていくのではなかろうか。しかも当時は、

「性」は 「病」と紙一重だとの不安感がセクソロジーに

よって助長されていた時代である。だとすれば、その結

果がどうなるかは、明らかである。それは、こんなおぞ

ましい欲望をもつ俺とはいったい何者なのか、と煩問す

る人々が医師のもとを訪れ、かつては神父に行なってい

たように、医師に自らのあるべからざる逸脱を 「懺悔」す

ることになる、ということだ。それは、現代の私たちが、

健康かどうか不安に駆られ、健康を害する自らの振る舞

いを医師に 「懺悔」するのにどこか似ている。なぜ懺悔

するかといえば、それは医師が患者の 「真理」を告げ知

らせてくれるからである。私たちが、自分はガン息者で

はないかとの懸念を晴らすために医師にしつこく尋ねる

のと同じように、一九世紀の人々は、自分が何者なのか

というその 「真理」を医師にしきりに尋ねたのだった。
一一これは性を介したきわめて巧妙な人々の管理だ、と

フーコーは言う。問診され、検査され、分析され、治療

され、監禁されるといったかたちで、人々の性的欲望は

医学の管理するところとなり、彼らの 「私」はその秘密

を知る医学にますます金縛りになっていくことになるわ

けである。

子供の頃からの数多 くの性体験をあからさまに描い

FACULTY OF FlNE ARTS,KYOTO C,TY UNlVERStTY OF ARTS BULLETIN v.157   7.



た、全一丁巻、四二〇〇ページに達する作者不詳の 『我

が秘密の生涯』が出版されたのは、
一九世紀末のことだ

が、著者が執J・jなまでに自らの性の営みを書き綴ったの

は、「性」にこそ彼が何者なのかというその 「秘密」が隠

されていると思えばこそであつたろう。フ
ーコーは、こ

の著者の次のような言葉を引用している。「秘密の生涯に

は、どのような書き漏らしもあってはいけない。恥ずか

しいと思わなければならないものは何もない。
・・…・人間

の本性というものは知りすぎるということはありえない

のである」[Foucault 1976:31〔三
一〕]。大江健三郎の言葉

を借用するなら、「生」が 「性」であるこうした 「性的人

間」が現れる時代を迎えたのである。

2.「同性愛」の概念史

同性愛者の 「誕生」を巡って、フ
ーコーが 『知への意

志』のなかで述べたことは、およそこうしたものである。

しかし、彼の叙述には疑問点もいくつかある。たとえば

彼は、一九世紀に同性愛者という 「種族」が誕生したと

述べた箇所で、「露出狂、フェテイシスト、動物愛好症、

自己・単独性欲症、視姦愛好症、女性化症、冷感症の女」

といった倒錯者たちもまた 「種族」として同時に姿を現

わしたと語っている。しかし、今日それらのさまざまな

種族が種族としてなお存在しているとはどうしても思わ

れ な V 。ヽ 一 つ だ け 例 を挙 げ れ ば、 彼 の い う

だ罫ぎ i寧為師髭貫酷」、っまり、オナニストは、今日はた

して他の人々とは異なる特殊な種族としての地位を占め

ているだろうか。むしろ、イヴ・K・セジウイックも指摘

しているように、フーコーの語ったさまざまな 「種族」が

姿を掻き消すなかで、異性愛者と同性愛者という二つの

「種族」の二項対立だけが際立ってきているように思われ

るのである [Scdgwick 1990:9〔
一七一一人〕]。

ただ、どうして異性愛者と同性愛者のダイコトミ
ーだ

けが際立つようになったのかというこの問題は
一―セジ

ゥィックは、「人々は互いに異なっている」にもかかわら

ず、その性のありかたをこのように三分してしまうこと

に、私たちが生きる社会の 「きわめて底深い暴力」を感

じ取るのだが一一いずれ取り上げることにして、ここで

はまず、重要と思われるもう
一つの問題について考える

ことにしたい。それは、「同性愛」とはそもそも何なのか、

という同性愛概念の内実に関わる問題である。

フーコーは、カール ・フオン・ウェストファ
ールの論

文 「自然に反する性的感覚」の名を挙げながら、「同性愛

は、それがソドミーの実践から、
一種の内的な半陰陽 (une

soAe d'androgynie intl止cure)、 魂 の 両 性 具 有 (un

hemaphrodismc de l'ame)へと向きを転じたとき、セクシユ

アリテイの形象の一つとして立ち現れることになった」

と語り、この論文が出版された
一人七〇年をもって同性

愛者 「誕生」の日付けとしている [Foucault 197住59

〔五六〕]。ところが、それに対して、ジヨ
ージ・チヨーン

シーやデイヴイッド・M・ ハルプリンのように、
一九世

紀にあつたのは 「性的倒錯」(scxual invcrslo■)で あって

「同性愛」ではなく、「同性愛」が出現したのはむしろ世

紀の境日である、と主張する論者も居るのである。どう

いうことなのか。問題は、フ
ーコーが、「同性愛」が出現

することになったのは 「
一種の内的な半陰陽、魂の両性

具有」としてそれが概念化されたときであると述べたこ

とにある。こうした概念化は、フ
ーコーが名を挙げたウェ

ストファールに先立って、
一八六〇年代にカール ・ハイ

ンリッヒ'ウルリヒスが、「男の肉体に宿る女の魂」(anima

mulicbis in corporc vi五li inclusa)について語り、同性間の

性の営みを、「倒錯」して体内に閉じ込められた異性の魂

が先天的にもたらすものだと主張したとき、すでに生ま

れていた。しかし、チヨーンシーによれば、ウルリヒス

ゃウェストファールによつて語られたのは、「同性愛」で

はなく 「性的倒錯」である。チヨ
ーンシーは、こう述べ

ている。「一九世紀の大半で用いられた く性的倒錯〉とい

う用語は、現代の用語である 〈同性愛〉よりもずっと広

い意味をもらてぃた。(同性愛〉は、性的に欲望される相

手の性別を指し示すだけだが、ぐ性的倒錯〉はむしろ、ひ

との性的役割の全面的な逆転と関係していた」[Chauncey

1982-83:119]。彼のいう 「性的役割の全面的な逆転」と

はtた とえば女が性的場面だけではなくさまざまな社会

的場面で 「男として」振舞うということである。チヨ
ー

ンシーによれば、一九世紀には、誰かある女が倒錯者に

分類されたとすれば、それはその女が社会的場面で示す

攻撃的な男っぽい振る舞いのためであり、彼女が同性の

女に欲情することは、むしろその論理的帰結にすぎな

かった。ハルプリンはこのことを、「
一九世紀には 〈性的

倒錯〉あるいは性的役割の逆転がおおいに経験員身免景
とになったが、そこでは、セクシュアリテイの逸脱は

ジェンダーの逸脱として解釈されたり、それと混同され

たりしたのである」と簡潔に要約している [Halpcin

1990:9〔一人〕]。チヨーンシ
ーやハルプリンによれば、こ

れは、厳密な意味での 「同性愛」ではない。なぜなら、同

性の女に欲情する女は、まさに男として欲情しているの

であって、そこにあるのは男が女に抱く 「異性愛」的欲

望以外ではないからである。

では、チョーンシーやハルプリンは、いつ同性愛は 「誕

生」したと考えるのか。チヨ
ーンシーは、今日的な意味

での同性愛概念は、ハヴロック・エリスなどによっては

じめて作り出されたと主張する。彼がエリスを取り上げ

たのは、エリスが一人九六年に、セクシユアリテイの倒

錯をジェンダーの倒錯から区別し、セクシユアリテイが

8.   BULLETIN v前 57 FACULTY OF FlNE ARTS,KYOTO ClTY UNlVERS TY OF ARTS



倒錯した男の場合、その性的な対象や振る舞いは倒錯し

たものとなり、同性の男の 「女性的」な相手役となるが、

それ以外の振る舞いや嗜好はきわめて 「男性的」で、女っ

ぽい装いもせず女々しい仕草も示さない場合があると述

べていたからである。チョーンシーは、エリスのこうし

た発言とともに、性的場面以外でのジェンダーの役割倒

錯を含まず、同性を性的な対象として選ぶ 「対象選択」の

みによって定義される 「同性愛者」という概念がはじめ

て成立したと考えるのである [Chaunce7y 1982-83:122i]。

ハルプリンも、『同性愛の百年間』のなかで、チョーン

シーのこうした考えに同意し、対象選択を役割演技から

切り離すキリスなどのこうした考えを背景として、男の

女っぽさや女の男っぽさといった 「二次的な」特徴とは

まったく無縁の 性 的 指 向 が形作られることになっ

たと語っている。彼によれば、それを典型的に表現する

のは、二〇世紀になってようやく現われるような、「振る

舞いも外見も異性愛者に見えるゲイの男」という、セク

シュアリテイを除けば異性愛の男と何の違いもない同性

愛者の表象、ウルリヒスが語った 「男の肉体に宿る女の

魂」とはまるで正反対の表象である [H』perin 19909

〔一人〕]。ハルプリンは、セクシュアリティの逸脱をジェ

ンダーの逸脱としてもはや解釈せず、セクシュアリテイ

に関して 「対象選択」のみを問題とするこうした考えが

出てきたことの重要性はきわめて大きいと言う。という

のも、彼によれば、それによって 「異性愛者/同 性愛者」

という二つの 「種族」に人々を区分するダイコトミーが

はじめて生まれることになるからである。彼は、こう述

べている。

セクシュアリティそれ自体を、概念上男性性と女

性性から分離させたことによって、性的行為を営む

人物の解剖学的性別だけに基づいて性的な行動と心

理を (同性間のセックス対異性間のセックスとして)

区分する分類法が可能となった。そのことによって、

同性間の性的接触に関わるそれ以前の言説のなかで

伝統的に働いていた多くの区別は除去されることに

なる。すなわち、セックスの能動的な相手役と受動

的な相手役、セックスの正常な役割と異常な役割、男

性的なスタイルと女性的なスタイル、そして少年愛

とレズビアニズムといった具合に根本的に二分され

ていた区分は除去されたのである。……こうして、セ

クシュアル ・アイデンティティは、セックスの相手

役の性が同じか異なっているかという二項対立に

よって厳密に定義された主要な対立の周りに分極化

され、それ以後人々は、互いに排除しあう二つのカ

テゴリーのいずれか一方に所属することになったの

である [Halpcin 1990,16〔二九〕]。

3.モ リー ・ハウス

さて、ハルプリンは、以上の ことを踏 まえて、
Ⅲhomosexuttty"という英語がイギリスに導入された

一人九二年をもって、同性愛者 「誕生」の日付とするの

だが、しかし同時に、イギリス人の言葉として、一九一人

年頃に 「君はヘテロかホモか」と聞かれてまったく何の

ことか分からなかったという証言や、一九二九年には「ホ

モセクシュアル」という言葉がまだ専門用語で、「僕には

その意味などはっきり分からなかった」と語った男の証

言を伝えている。証言の主はいずれも知識人であったに

もかかわらず、そうだったというのである [Halpe五n

1990■7〔三一〕]。

しかし、これは考えてみれば当然の話である。振り返っ

てみると、今まで紹介してきたことは、「同性愛者」とい

う概念がセクソロジーのなかでどのように成立したかと

いう 「概念史」の問題にすぎなかった。たとえばチョー

ンシーも、こう述べている。

世紀の境目に 「倒錯者」や 「同性愛者」のアイデ

ンティティを作 り出し定義したのは、医師たちで

あって、人々は無批判にこの新たな医学的モデルを

内面化したのだ……と仮定することは間違っている

だろう。……こうした仮定は、ゲイ・アイデンティ

ティを生み出した社会的条件やイデオロギーと意識

との間の複雑な弁証法を単純化しすぎており……す

でに存在していたサブカルチャーやアイデンティ

ティを覆い隠してしまうのである [Chaunccy 1982-

83:115]。

彼が語っているのは、セクソロジストたちによって「倒

錯者」や 「同性愛者」が概念化されたとしても、それは

狭い医学界での話にすぎず、そうした概念が社会に広く

普及したことには必ずしもならないということである。

セクソロジーなどの医学が同性愛者の 「誕生」に大きな

影響を与えたことに疑いはないとしても、同性愛者とい

う 「種族」が現れるためには、それとは別にいくつかの

条件が満たされなければならないはずである。そのなか

でとりわけ重要なのは、チョーンシーも指摘しているよ

うに、サブカルチャーの形成ではなかろうか。同性愛者

としてのアイデンティティとは、集合的アイデンティ

テイ (collective idcntity)であって、それは自分がある集

団に帰属しているという意識から生まれるものである。

つまり、同性愛者としてのアイデンティティが生まれる

のは、同性愛者がそれぞれ密かにクローゼットのなかに

閉じ籠っているのではなく、皆で集まってセックス以外

にもさまざまな交流を行なう社交の場が作られ、そのな

9.F A C U L T Y  O F  F l N E  A R T S , K Y O T O  C l T Y  U N l V E R S l T Y  O F  A R T S  B U L L E T , N的 1 5 7



かから独自の隠語、月R装、仕草、歌や踊りといつたゲイ
・

カルチャーが生み出されたときであろう。さらにまた、そ

うした場の存在が外部にも漏れ伝わり、社会に同性愛者

の存在が 「種族」として可視化され、広く知れ渡るよう

になることもまた、同性愛者 「誕生」の社会的条件では

ないかと思われる。

そうした場の典型的な例として挙げられるのは、アラ

ン・ブレイによって報告された一人世紀ロンドンの 「モ

リー・ハウス」(m011y hOusc)であろう。ブレイによれば、

イングランドでは一七世紀前半、
一六六〇年の王政復古

の頃までは、同性愛的な行状はたしかに死刑に値する重

罪であつたが、その処罰の多くは異端糾問の名のもとに、

魔術師や異教徒たちと同じく神学的な見地から行なわ

れ、またときには特定の人物を政治的に排除する日実と

して用いられたのであつて、
一般の民衆がしばしば寝床

で行なっていた営みがそうしたものと認められて迫害さ

れることはほとんどなかった。ところが、工政復古の頃

から、同性愛者のサブカルチャーが顕在化するとともに、

同性愛嫌悪の風潮が世に広まっていき、同性愛者たちヘ

の弾圧が実際に行なわれるようになったのである。モ

リー ・ハウスとは、同性愛者たちが当時集まっていたそ

うした場の名称である。ロンドンにすでにあった男娼の

売春宿とは違って、居酒屋や屋敷などに作られたこのモ

リー ・ハウスでは、そこに集まった 「モリ
ーたち」が、

セックスするだけではなく、
一緒に酒を飲みお喋りし

歌って踊り、女装舞踏会などもしきりに催していた。モ

リー ・ハウスは、ときには官憲の摘発を受け、多くの選

捕者も出て厳しい処罰が下されたが、ともに官憲に抵抗

することで強い連帯感も生まれ、「モリ
ー」としての集合

的アイデンティテイも形作られていったと考えられる。

一―以上のことからブレイは、フーコーやチヨ
ーンシー、

ハルプリンと意見を異にし、同性愛者は
一人世紀に誕生

したと主張するのである [Bray 1992:81-114〔
一三九一

一九二〕]。

ただ、同性愛者が誕生したのはいつかというこの問題

に関して、私としてはこれらいずれの主張にも組しない。

同性愛者の誕生にはさまざまな条件が複合的に絡み合っ

ているだろうし、それはいくつもの段階を経てはじめて

可能となったはずだと思われるからである。たとえばそ

の条件の一つとして、ジョン・デミリオが語っているよ

うな資本主義の成立も含めなければならないだろう。話

がいささか横道に逸れるが、ここで、資本主義の台頭に

よってこそ同性愛者の 「誕生」が可能となったとする彼

の主張を瞥見しておきたい。

デミリオは、「家」に注目すると資本主義成立以前、家

は生産の場であつた。人々の暮らしはほぼ自給自足で

あって、家族は仕事を分けもちながら家業やさまざまな

仕事に携わつていた。子供も役に立つ働き手だつたので、

子供を産むことは、作物を植えることと同じく、生きる

ために必要なことであり、「性」は 「生殖」に従属してい

た。家は家族が相互に依存し合いながら生きる場だった

から、家を離れて生きることはきわめて困難であった。と

ころが、資本主義が台頭してくると、人々は、土地や生

産手段を所有する資本家に労働力を提供することで賃金

を手に入れるようになる。いわゆる賃労働制の成立であ

る。こうした生産の社会化に対応して、「家」と 「性」は

それがもつ意味を変える。家が生産の湯でなくなったた

めに、子を多く産むことはもはや義務ではなくなり、「性」

は 「生殖」から自由となるが、同時に、家は家族を結び

つけていた経済的な絆を失い、それに代わって感情の絆、

異性愛的な結びつきが家族を互いに緊ぎ合わせるものと

考えられるようになる。いわゆる 「公/私 」の分離が始

まったのであり、恋愛結婚を理想とするいわゆる 「ロマ

ンテイック・ラブ ・イデオロギー」が中産階級を中心に

広がっていく。デミリオは、こうした状況こそ同性愛者

の存在を許容する 「社会空間」を準備したと考えるので

ぁる。それは、一つには、人々が家から自立して生きる

ことが可能になったからであり、また
一つには 「性」が

「生殖」から自由となり、「性」のありかたが選択可能な

事柄になったからである。かつては人々は家に属さねば

生きることができなかったため、同性愛者が同性愛者と

して生きる 「社会空間」がどこにも見出されなかったの

である。ところで、デミリオが資本主義の台頭から読み

取ったのは、家というものを成り立たせる物質的基盤で

あった経済的な絆が断ち切られたということである。そ

の代わりにもちだされたのは、きわめて脆弱な感情の絆、

異性愛的な結びつきにすぎなかったのであり、その脆弱

さゆえに、それは同性愛的な結びつきを求める人々の登

場を妨げることはできなかったと言えよう。しかし、資

本主義は、このように家というものの経済的基盤をなじ

崩しにすることで、家の崩壊を助長しておきながら、そ

の一方では、生産を継続するために欠かせない次世代の

労働力、つまり、子供を再生産するため、異性愛的な結

びつきに支えられた家の存在をどうしても必要としたの

である。このデイレンマこそ、資本主義社会において

異性愛主義と同性愛嫌悪が蔓延った大きな理由にほかな

らなVヽ[D'Ett1lo 1983]。

デミリオが述べたのは、ほぼこうしたことに尽きるが、

彼が述べたことは、あくまでも同性愛者 「誕生」の必要

条件、その経済的条件であって十分条件ではない。しか

し、彼が述べたことから、別の事情も明らかになると思

われる。彼が言うように、家族の繋がりが経済的なもの

から感情的なものに変質したとすれば、それは家族とい

うものが 「性化」されたということでもある。パパとマ

10. BULLETlN v例 57 FACULTY OF ttNE ARTS,KYOTO CrY UNWERttTY OF ARTS



マ、そして子供であるボクやアタシの間の三つ巴の関係

がきわめて性的なドラマを織りなしているとして、「エ

ディップス ・コンプレックス」という概念に纏め上げた

のは、言うまでもなくジークムント・フロイトだが、私

たちのセクシュアリティの奥底に親と子の性的な葛藤を

見出そうとする彼の解釈がきわめて正当なものとなるよ

うな時代状況がここに生まれたのである。このことにつ

いて、フーコーがきわめて示唆的な言葉を語っている。

「一人世紀以降、家族が情動と感情と愛情の唯一可能な場

となり、セクシュアリテイはその開花の特権的な頂点を

家族に置くようになった。セクシュアリテイが 〈近親相

姦的なもの〉として生まれたのは、そのためである」

[Foucault 1976,143〔一三九〕]。フーコーは、同じ箇所で、

親は子供に性を禁止するのではなく、むしろ子供を

性に組み込むのだとも述べているが、資本主義の勃興と

ともに生まれたのは、「聖家族」ならぬ 「性家族」だった

とも言えよう。

さて、モリー・ハウスの件に話を戻すことにしたい。た

だ、デミリオの議論へのこの回り道は、同性愛者たちが

「誕生」し、彼らが集うモリー・ハウスが生まれたのが資

本主義勃興期の大都市ロンドンだったのはなぜなのかに

ついて、なにがしかの説明を与えてくれたかとも思われ

る。

4=ホ モツーシャル/ホ モセクシュアル

私が次に問題としたいのは、モリー ・ハウスヘの 「弾

圧」についてのブレイの叙述である。モリー ・ハウスを

襲った官憲の実力行使は厳しく、一斉検挙は容赦ないも

のであったが、官憲の襲撃はきわめて散発的な行き当た

りばったりのものにすぎず、モリー ・ハウスはそのつど

復活し、それを根絶やしにするまでには至らなかった。モ

リー ・ハウスヘの追害の容赦ない厳しさと行き当たり

ばったりの寛容さというこの矛盾がなぜ生じたか、とい

うこの問いに対して、ブレイは 「モリー ・ハウスは二重

の役割を果たしていたと考えられる。モリー・ハウスは、

同性愛が存在する場を確保すると同時に、同性愛が蔓延

するのを防いでいたに違いないからだ。……モリー ・ハ

ウスは、迫害する側とされる側の両方の要求を同時に満

たしたのである」と答えているが、これでは、結果とし

てそうなってしまったという事実を語っているだけで、

まったく容になっていない。ただ、この言葉に続けてブ

レイは何ごとかを暗示するような言葉を認めている。「結

果的には、撲減策は実現の見込みのない仕事だった。右

手が自分に対して罪を犯したからといって、それを切り

落とすことができるとはかぎらない。……・モリー ・ハウ

スは、切り落とすことができるような社会のごく一部の

存在ではなかった。それは社会そのものの一つの機能で

あ っ た 」 [ B r a y  1 9 8 2 ■ 0 1 - 1 0 3 〔
一
七
一 一 一

七 二 〕] 。 し か し 、

こう述べてはみたものの、モリー・ハウスがいったいど

のような「社会そのものの一つの機能」を果たしたのか、

彼は何も語ってはくれないのである。

ところで、イヴ・K・セジウイックが 『男同士の絆十~

イギリス文学とホモソーシャルな欲望』のなかで、ブレ

イの叙述のこうした曖味さを指摘しながら、モリー・ハ

ウスヘの弾圧について独自の議論を展開しているので、

彼女の議論に目を向けてみたい。

セジウィックはまず、「ホモソーシャル/ホ モセクシュ

アル」(hOmosocia1/homoscxual)という対概念を提示する。

「ホモソーシャル」とは、同性間の社会的絆を表す概念で

ある。デミリオも述べていたように、資本主義は、かつ

ては生産単位であった 「家」から経済機能を奪い、「公/

私」を分離するシステムを作り上げた。公的領域とは男

たちの領域であり、そこで男たちは力を合わせて経済競

争を聞い抜く。一方、女たちは私的領域となった「家」に

それぞれ押し込められ、そこで家事や育児に専念するこ

とになるわけである。力を合わせて経済競争を闘う男た

ちが互いに結びあう絆こそ、「ホモソーシャル」という概

念によってセジウィックが示そうとしたものにほかなら

ない。ここで、男たちのこの連帯は、男たちの 「ホモセ

クシュアル」な関係とどう違うのだろうか、とセジウイッ

クは間う。一般的に見て、女の場合――アドリエンヌ・

リッチが 「レズビアン連続体」という言葉によって示そ

うとしたように一一女性同性愛と母娘や姉妹の絆、女同

士の友情などの間に顕著な違いはなく、「ホモソーシャル

/ホ モセクシュアル」が連続していることは直感的に認

めてもよいだろう。ところが、男の場合には、「ホモソー

シャル/ホ モセクシュアル」が連続しているなどと言お

うものなら、大勢の男たちから露骨に嫌な顔をされるの

ではなかろうか。しかし、「女らしい女/女 を愛する女」

の連続性、「男らしい男/男 を愛する男」の非連続性とい

うこの表向きの違いにセジウィックは疑いを挟み、男の

場合、真相は一般の通念とはまったく逆ではないかと考

えるのである。彼女はこう語っている。「男にとって男ら

しい男になることと く男に興味がある〉男になることの

間には、不可視の、注意深く曖味にされて、つねにすで

に横断されている、日に見えない境界線しかない」

[Sedgwick 198;89〔一三七〕]。一一彼女が語っているの

は、「男らしい男/男 を愛する男」の違いを男たちがしき

りに訴えるのは、むしろこの両者の違いが実際にはきわ

めて曖味だからではないか、ということである。たとえ

ば、互いの結束がもっとも重視される軍隊のことを考え

てみればいい。軍隊とは上官や戦友のために死ぬことさ

え求められる組織である。米軍では、同性愛者の入隊を

OF FlNE ARTSi KYOTO CiTY UN!VERSiTY OF ARTS BULLETIN v研 57



禁止する規定が長年存続し、さまざまな訴訟があったに

もかかわらず、それがようやく撤廃されたのは、オバマ

政権下の二〇一一年になってからのことだった。この事

実が教えてくれるのは、同性愛を禁止しなければ軍内部

に同性愛が蔓廷してしまうのではないか、という米軍部

内に広がる恐怖の存在である。しかし、男の場合にも「ホ

モソーシャル/ホ モセクシュアル」の連続性があると考

えなければ、そうした恐怖がなぜ生じるかを理解できな

いだろう一一というのがセジウイックの主張である。彼

女が一一ゲイ・バッシャー裁判の弁護でよく用いられる、

あまり信憑性のない精神医学の用語だが、それをあえて

盗用して一― 「ホモセクシュアル ・パニック」と呼ぶこ

うした恐怖は、軍隊に限らずどんな組織でもしばしば観

察されるものであろう。しかし、このパニックは容易に

収められるものではない。なぜなら、男たちがどんな組

織にせよ、組織に参入する際に求められるのは、同僚と

の強い結束や官僚的な従属関係など、「もっとも忌まわし

いものと非難される絆と容易に区別できないような、
一

定の男たちの熱烈な絆」だからである。セジウイックに

よれば、こうした事態に巻き込まれることによって、男

たちはグレゴリー ・ベイトソンのいう 「二重拘束」的状

況に陥らぎるをえない。彼女は、このダブル ・バインド

がもたらす 「効果」についてこう語っている。「まず第
一

に……男たちが自分自身の 〈ホモセクシュアリテイ〉に

対して恐怖をもつために、その不安から、非常に操られ

やすくなるということ、第二にこの制度は構造的に自己

についての無知を強制するが、それが原因となった暴力

の潜在的可能性が蓄えられるということである」

[Scdgwick 1990:186〔二七〇〕]。彼女によれば、だからこ

そ、男の同性愛は、もっともホモソーシャル性が高く同

時に男たちの統制がもっとも重んじられる軍隊において

徹底的に禁止されたのである。
一―ここで彼女が語って

いるのは、軍隊に典型的に見られるように、官僚制的に

「操りやすく」、しかもその職務を何が何でも 「暴力的に」

遣り遂げる男たちが作り上げられることこそ、このダブ

ル ・バインドのもたらす 「効果」だということである。

では、男たちを巡るこうした状況のなかで女たちはど

のような位置を占めるのか。セジウイックは、『男同士の

絆』をクロード・レヴイ=ス トロースのいう 「女の交換」

についての叙述から始めていた。周知のように、レヴィ

=ス トロースは、いわゆる未開社会において 「婚姻」と

は、一人の男と一人の女との間に成立するものではなく、

男からなる二つの集団の間に成立するのであり、女はそ

れらの集団の間で交換されるモノの一つにほかならない

と語っていた。つまり、彼によれば、いわゆる未開社会

では、女は男たちがホモソ
ーシャルな絆を結ぶための媒

介にすぎなかったのである。このことは、セジウィック

12.  BuLLETIN vd 57 FACULTY OF FlNE ARTS,KYOTO CtTY UNlVERS,TY OF

が問題とする現代社会においてもおおいに当て嵌まるこ

とであろう。というのも、男たちは、互いにホモソーシャ

ルな絆を結び合い、その絆から女を締め出し周縁化する

が、しかし 「ホモセクシュアル ・パニック」のダブル ・

バインドに陥った男たちは、それがホモセクシュアルな

絆ではないことの 「アリバイ」を、今度は絆から締め出

した女との 「婚姻」によって手に入れざるをえないから

である。このことを、竹村和子は、次のように要約して

いる。

男たちによって緊密に組織された公的領城は、そ

れが緊密に組織されればされるほど、けっして同性

愛的だとは解釈されないように、そこから男同士の

エロスの可能性は追放される。そして、性愛的な含

意を一一少なくとも表面上は一―抑圧した公的領域

において、男たちの紐帯はますます固く深く醸成さ

れる。したがって男たちの公的領域を維持するには、

男たちだけで結束することだけでは不十分……であ

り、女を、共同体に不可欠な項として取り込まなけ

ればならない。しかしその場合も、女を、男たちの

繋がりの 「内部」に主体として介入するかたちでは

なく、男たちだけの精神的で制度的な絆を強め深め

るための私的で身体的な「客体」(愛やエロスの対象)

として、その絆の 「外部」に位置づけなければなら

ない。このように、ホモソーシャルな男の領域は、性

的な要素を公的領域から排除すること、そしてその

要素を……私的領城のなかに局在化すること、この

二つによって成り立つものである。……しかし女を、

社会的な絆を構成する一員としてではなく、あくま

でも絆の外部に、絆を安定させる第三項として導入

しているために、男たちの公的な絆のなかに潜む私

的で親密な繋がりは無傷のまま……秘匿される [竹

村 2000:76;83f.]。

竹村和子は、このように要約しながら、セジウイック

のいうホモソーシャルな社会が、「女性蔑視」と

「高啓憂簾憲」、っまり、「性≧硫」と「異性愛主義」とい
う互いに表裏一体であるこれら二者の共謀に基づいたも

のであることを特に強調している。一―ここで付け加え

ておきたいのは、ゲイが 「女嫌い」だとされることに白

来するようなフェミニズムとゲイ解放運動との間の反目

と対立が、セジウイックがこうした議論を展開した背景

にあったということである。しかし、彼女の議論を省み

るならば、「ミソジエー」とは、「女嫌い」と称されるゲ

イよりも、むしろ女たちとの性的でない関係を想像もで

きない異性愛者の男たちの態度を示しているのではなか

ろうか。セジウイック自身語っているように、彼女が、ミ



ソジエーとホモフォビアが表裏一体であることを論証す

ることによって確かめようとしたのは、まさにフェミニ

ズムとゲイ解放運動の 「共間」の可能性だったのである

[Scdgwick 1985:19i〔二九一三一〕]。

話を元に戻そう。モリー ・ハウスヘの弾圧が厳しいに

もかかわらず行き当たりばったりであつたことについ

て、曖味な語 り口に終始したブレイとは異なり、セジ

ウイックが巧みな解釈を展開するのは、ここからである。

一言で言えば、ブレイは標的を見誤ったということだ。セ

ジウィックによれば、標的は同性愛者ではなく、逆に同

性愛者ではないと自称している人々だったのである。だ

から、弾圧によって同性愛者を一掃することができなく

ても構わない。というよりむしろ、ブレイのいう 「社会

そのものの一つの機能」として、同性愛者ではない男た

ちを統制するために、同性愛者たちの存在が逆に必要な

のである。一一同性愛者への弾圧が、いつどこで誰に対

してなされるか分からないような「行き当たりばったり」

のものでなければならなかったのは、まさにそのためで

ある。セジウイックは、こうした弾圧のありかたを 「無

作為に暴力を振るい、最小限の力で最大限の効果をあげ

るテロ」と呼び、次のように述べている。

女の交換を枠組みとする社会では、社会構造のあ

らゆる局面にとって、強烈な男同士の絆が社会形態

の骨組みとして存在するという事実が決定的な意味

をもつ。こうした構造があるということはつまり

……男たちの絆の境界線を画定し、統制し、操る弁

別法が、最小限の力で最大限の効果をあげる強力な

社会管理の道具になる、ということである。……

同性愛嫌悪とは、特定の弾圧を少数派に加えること

によって、多数派の行動を統制するメカニズムであ

る。……同性愛者だけではなく、同性愛のサブカル

チャーに無縁の男たちをも強力に統制するために

は、巧妙かつ有益な戦略が必要であった。すなわち、

自分がホモフォビックな 「無差別」攻撃を受けるの

かどうか、同性愛者に分からないようにしておかな

ければならないのはもちろん、「自分は同性愛者でな

い」という確信を誰一人としてもちえないようにし

ておかなければならなかった。このように男たちを

ほんの少しリンチや法によって脅迫すれば、広範囲

にわたる行為や人間関係が管理できるようになるの

である [Scdgwick 198段86-89〔一三一一一三六〕]。

これが、ブレイのいうモリー ・ハウスがもつ 「社会そ

のものの一つの機能」について、セジウイックが示した

解釈である。ところで彼女は、ブレイが 「同性愛者」と

それを弾圧する 「社会」の両者があたかも弾圧以前にも

はっきり区別されていたかのように語り、それらをとも

に実体化してしまったとして、彼を批判している。彼女

は、「男のホモソーシャル連続体をホモセクシュアルとホ

モフォビアとに認識上二分して、この連続体を巧みに操

ろうとする力とは、まさに闘い取るべき目標とされたも

のであって、現実だとされた く現状〉のなかに漫然と見

出されるものではない」と述べているが [Scdgwick

198獄86〔一三二十~三 二〕]、彼女によれば、いわば 「弾

圧」によってそれまでその区別が曖味であつた 「ホモセ

クシュアル/ホ モフォビア」がはじめて歴然と区別され

るのであって、そうした区別がはじめからあったわけで

はない。「ホモセクシュアル/ホ モフォビア」という二つ

の 「種族」が作り上げられるのは、官憲によるモリー・

ハウスの摘発がもたらす 「効果」、より具体的には、セジ

ウイックのいう 「ホモフォビアによって男のホモソー

シャル連続体にパックリと口を開けた裂け目が男たちに

もたらすダブル・バインド」がもたらす 「効果」として

なのである。

セジウィックは、『男同士の絆』の終章で、このダブ

ル・バインドは、二〇世紀になってもなお存続し、いっ

そう強化されることになると語っていた。つまり、彼女

によれば、モリー・ハウスの摘発をモデルとするような

状況が今日に至るまでかたちを変えつつも継続している

のである。彼女は、二〇世紀になってから起こった特記

すべき出来事として、ホモソーシャル連続体の一方の側、

禁止された側に位置づけられた男たちが、禁止によって

ますます堅く結束しあい、禁止によってもたらされた差

異以上の差異を自らすすんで強く主張するようになった

ことを挙げているが、禁止だけではなく抵抗もまたより

一層強められたそうした動きのなかから、今日の 「異性

愛者/同 性愛者」というダイコトミーが形成されていっ

た と 言 え よ う [S e d g W i c k  1 9 8段 2 0 1 i〔 三 〇 八
一
三 〇 九 〕]。

5.ク ローゼッ トの認識論

ところで、セジウィックが、一九八五年の 『男同士の

絆』で展開したこうした議論には、フーコ
ーやハルプリ

ンの主張を覆しかねない着想が潜んでいる。『男同士の

絆』での彼女の議論を導いているのは、「ホモソーシャル

/ホ モセクシュアル」の連続性と 「ホモセクシュアル/

ホモフォビア」の対立という 「連続性/対 立」の緊張関

係である。というよりむしろ彼女は、あたかも 「ホモセ

クシュアル/ホ モフォビア」の対立のみがあるかに見え

るその背後に、「ホモソーシャル/ホ モセクシュアル」の

連続性の存在を読み取ったと言えよう。だからといって

彼女は、対立が連続性のなかに解消されると考えている

わけではない。「連続性/対 立」のこの緊張関係は、彼女

F A C U L T Y  O F  F l N E  A R T S  K Y O T O  C i T Y  U N l V E R S l T Y  O F  A R T S  B U L L E T I N的 1 5 7 13=



の議論を事柄の実相へ追らせる原動力であるとともに、

議論の展開のなかでけつして弁証法的に止揚されるには

至らないものである。私の考えでは、「連続性/対 立」と

いう彼女のこの図式にこそ、フーコーとハルプリンの主

張を覆しかねない着想が見出されるのであり、その着想

がより鮮やかに展開されるのが、
一九九〇年の 『クロー

ゼットの認識論』である。

セジウィックは、『クローゼットの認識論』の冒頭で、

「ホモ/ヘ テロセクシユアル」についてのさまざまな今日

的理解には、二つの大きな矛盾が含まれていると述べ、そ

れについて次のように語っている。

第一の矛盾とは、ホモ/ヘ テロセクシユアルを、
一

つには、主に相対的に固定されはっきり識別される

少数のマイノリテイにとって積極的に重要な問題だ

と定義する見方(マイノリテイ化の見解 (minOridzing

vicw)と私が呼ぶもの)、そしてもう
一つには、さま

ざまなセクシユアリテイの連続体が織りなすあらゆ

る位相で生きる人々の人生においてたえず決定的な

重要性をもつ問題だと定義する見方 (普遍化の見解

(universalizing view)と私が呼ぶもの)と いう、この

両者問の矛盾である。第二の矛盾とは、
一つには、同

性間の対象選択を、ジェンダー間の境界状態

(1lminttity)や移行性 は狙sitiviけ)の 問題とする見

方、そしてもう一つには、この同性間の対象選択を、

ジェンダー間の分離主義 (separatism)の衝動
一―そ

れが必ずしも政治的分離主義のものではないとして

も一一の反映であるとする見方という、この両者問

の矛盾である [Scdg胡ck 1990:1‐2〔
一〇〕]。

これを読めば、彼女がここで示しているものが、別の

言葉に置き換えられているとはいえ、「くホモソ
ーシャル

/ホ モセクシュアル〉の連続性と 〈ホモセクシュアル/

ホモフォビア〉の対立」という言い回しで私が要約した

『男同士の絆』の着想を定式化し直したものであることは

理解されよう。とりわけ 「普遍化の見解/マ イノリテイ

化の見解」は、言葉こそ違うが、『男同士の絆』の図式そ

のものである。もちろん、明らかになったのは、セジ

ウィックの 『男同士の絆』とFクローゼットの認識論』の

概念図式が一致しているというきわめて抽象的なことだ

けである。だから、こうした概念図式を用いて 『クロ
ー

ゼットの認識論』が具体的に何をなそうとしたのかを、次

に見ていくことにしたい。

フーコーとハルプリンの同性愛概念を例に挙げよう。

すでに触れたように、フーコーが、誰でも犯しかねない

ソドミーの実践が 「一種の内的な半陰陽、魂の両性具有」

からなされるものと考えられるようになったことをもっ

て同性愛者 「誕生」の条件としたのに対し、ハルプリン

は、セクシェアリテイの逸脱をジェンダーの逸脱として

解釈せず、セクシユアリテイに関して 「対象選択」のみ

を問題とする考え方の登場をもって同性愛者 「誕生」の

条件としたのである。これをセジウイックの概念図式を

用いて言い直せば、フーコーの考えは、「普遍化の見解」

が 「マイノリテイ化の見解」によって取って代わられた

ということであるし、ハルプリンの考えは、同性愛者に

関する 「ジェンダー移行性」による規定が 「ジェンダ
ー

分離」による規定に取って代わられたということになる。

セジウィックによれば、フーコーとハルプリンのこうし

た考えの間には違いもあれば、逆に似たところもある。ハ

ルプリンは、「私たちが今日理解しているような同性愛」

という言葉をしばしば口にするが、それについての彼の

推定はフーコーの推定とはまるで違っている。しかし、そ

れにもかかわらず、彼らはいずれも、同性愛概念につい

て古いモデルが新しいモデルに置き換わり、それととも

に古いモデルは捨て去られてしまうという 「物語」を紡

ぎ出しているところでは八二つなのである。彼女によれ

ば、知ったかぶりで 「私たちが今日理解しているような

同性愛」について語ることがどれだけ同性愛者たちの抵

抗運動を阻害するかを弁え、フーコーなどの物語に代わ

る別の物語を紡ぎ出すのではなく、そうした物語を

「脱物語化」することこそ求められている。というのも、

「現代の同性愛者/異 性愛者の定義が、
一つのモデルがも

う一つのモデルに取って代わり、そのモデルは表退して

いくという構造をもっているのではなく、さまざまなモ

デルがある時代に共存し、合理的には説明のつかないそ

の共存によって可能になった諸関係によって構造化され

ている」からである [Sedgwick 1990:47〔六四
一六五〕]。

彼女によれば、同性愛者の今日的なありかたは、単
一の

「物語」で語りうるような一義的なものでも首尾
一貫した

ものでもけっしてないのであって、むしろ 「普遍化の見

解/マ イノリテイ化の見解」、「ジェンダ
ー移行性/ジ ェ

ンダー分離」という互いに矛盾しあう複数のモデルの共

存によってこそ、現代の 「異性愛者/同 性愛者」という

ダイコトミーが成立したのである。たとえば、生まれな

がらの 「本性」によつてだけではなく、気紛れな 「行為」

によってでも同性愛者の熔印を押されかねないこと、あ

るいは、「女々しい男」ではなく「男らしい男」であるこ

とが必ずしも同性愛者でないことの証明にはならないこ

と一―何をもって 「このおかま野郎 1」となじられるか

分からないような、「ホモソーシャル/ホ モセクシュア

ル」の間に引かれた境界線を不分明にする二律背反的状

況が作り出されたことによってこそ、男たちの 「ホモセ

クシャル・パニック」はますます広がり、「ホモセクシュ

アル/ホ モフォビック」の対立は激しさを増していつた

14.  BULLETiN v。 157 FACULTY OF F,NE ARTS,KYOTO ClTY UNlVERSITY OF ARTS



のである。

しかし、異性愛者たちをダブル ・バインドに陥れるこ

うした二律背反的状況は、同時に、同性愛者たちの抵抗

運動を窮地に陥れかねない状況でもある。セジウイック

は、そうした状況を示すものとして、いくつかの裁判の

判例やエイズ危機に際しての行政の対応を挙げている。

たとえば米国最高裁は、一九八六年のバウアーズ対ハー

ドウィック訴訟において、ジョエジア州法が 「ソドミー」

と走義した行為を禁止することが、誰がそれを行なった

としても、その人物の権利、特にプライバシーの権利を

損なうことにはならないとの判断を下したという。とこ

ろが、そのすぐ後、第九巡回控訴裁判所は、ペリー ・J・

ワトキンス軍曹対合州国陸軍訴訟において、ホモセク

シュアルである人格は、特定の人格として、平等保護条

項によって、憲法上の保護を受ける権利があるとの判断

を下した。こうした互いに矛盾する裁判所判断のもとで

は、同性愛者は、行為に焦点を当てた 「普遍化する見解」

と人格のありかたに焦点を当てた 「マイノリテイ化する

見解」の間で引き裂かれるしかないとセジウィックは

語っている。さらに彼女は、同性愛者に対する追害が米

国において激化した一九八〇年代のエイズ危機に言及し

ながら、「エイズに関する公衆衛生上の解釈においては、

くリスク・グループ〉という人格に焦点を当てたマイノリ

テイ化する言説の方が、行為に焦点を当てるものとして

これと競合する 〈セーファー ・セックス〉という普遍化

する言説よりも抑圧的でないとはとても言いがたい」と

も述べている [Sedgwick 1990,86〔一二二〕]。こうした二

律背反的な状況をまえにして、彼女ならずとも、当惑す

る以外はたしてなす術があるのだろうか。

ところで、たった今述べてきたことからも明らかなよ

うに、『クローゼットの認識論』は、そのタイトルが 「認

識」を問題とすることを表明しながらも、むしろ 「実践」

を視野に入れながら執筆された著作である。「同性愛者」

をどのように 「認識」することが同性愛者の抵抗運動に

寄与するのか、という思いがつねに彼女の脳裡にあった

かと思われる。彼女がここで定式化した 「普遍化/マ イ

ノリテイ化」、「移行性/分 離」という同性愛者たちの抵

抗運動を窮地に陥れるこの矛盾について、彼女は、先に

引用した一節に続けて、これらの矛盾のどちらが正しい

かを裁走するつもりはない、なぜなら、そのような裁定

を下しうる認識論的根拠が今のところまったく見出され

ないからだ、とも付け加えていたが、この言葉は、「認識」

だけではなく 「実践」に関わるものとしても理解しなけ

ればならない。というのも、どちらの見方を採るにして

も、一方の見方だけによって同性愛者への抑圧に抵抗で

きるわけではないとの彼女のきわめて深刻な状況分析も

また、ここで暗に述べられているからである。ただ、セ

ジウィックは、「実践」について、きわめて正当な提言を

いくつか行ないながらも、必ずしも同性愛者の抵抗運動

の戦略を明瞭に示してはいない。そうした彼女に対して、

あれもありこれもありの権力側の 「ご都合主義的」な差

別や弾圧に、大きな戦略をもたず、そのつど権力側と同

じ 「ご都合主義」で対応するだけの 「日和見主義」を持

ち出しただけではないか、という批判も出てくるかもし

れない。しかし、彼女がそう考えたとしても、なぜ彼女

がそう考えるに至ったかについては、いま触れたような

きわめて深刻な状況、もしかするとゲリラ的に対応する

しか方途がない状況があったということだけは承知して

おかねばならないだろう。

セジゥィックは、二〇〇〇年に来日しお茶の水大学で

講演した際、自分は 「どんな種類の分離主義にも我慢が

ならない」ような 「徹底した非二元論の思考習慣をもっ

てきた」と回顧しながら、「反分離主義と非二元論」とい

う自らの立場を積極的に語り出している [セジウイック

2000:30]。『男同士の絆』のなかで、「ホモセクシュアル/

ホモフォビア」の対立の背後に 「ホモソーシャル/ホ モ

セクシェアル」の連続性を見出したのは、「反分離主義と

非二元論」という彼女のこの立場ゆえだったと言えよう。

だとすれば、御茶の水大学でのこの発言は、明らかに、彼

女がフーコーを受け継ぐ「構築主義者」であることを示

すものである。しかし、Fクローゼットの認識論』で定式

化された 「普遍化/マ イノリテイ化」という図式は、彼

女自身そう認めているように、いわゆる 「構築主義/本

質主義」を言い換えたものなのだが、そこで彼女はこの

二つの立場のどちらを採ることもできないと述べていた

のである [Scdgwick 199位40〔五六〕]。彼女が 「構築主義

者」であることは明らかだとしても、マイノリテイ化を

求める 「本質主義」を、ガヤトリ・C・スピヴァクのいう

「作戦上の本質主義」としてでも受け入れなければならな

いような、同性愛者の抵抗運動のきわめて厳しい状況を

彼女もまた容認せざるをえなかったのであろう。

6口1'm out,therefore l am口

ここで、ハルプリンに目を転じたい。一九九〇年の『同

性愛の百年間』で、「対象選択」のみを問題とする考え方

の登場によって、「同性間の性的接触に関わるそれ以前の

言説のなかで伝統的に働いていた多くの区別は除去さ

れ」、人々が 「異性愛者/同 性愛者」という二つの 「種族」

に区分されることになったという 「物語」を語ちていた

あのハルプリンである。「同性愛者と異性愛者は、少なく

とも今日、実際に存在しているのである」とは、その彼

の言葉である [Halped■1990:28〔四人〕]。ところが、そ

う語っていたハルプリンが、この同じ 『同性愛の百年間』

FACuLTY OF ttNE ARTS,KYOTO CttY UNWERSげ Y OF ARTS BULLETlN路 57  15.



に収録された一九八七年のインタビュ
ーで、同性愛者の

アイデンティテイが実はきわめて多様であると語 り出し

ているのである。このインタビューでの発言を聞くとい

V 。ヽ

ゲイのサブカルチャーを見ると、そこには性のあ

りかたにはきわめて数多くの可能性があることにつ

いて、豊富な証拠があります。ですから、ゲイの人々

の多くは、セクシユアリテイにはただ二つの種類 (つ

まり、「ヘテロ」と 「ホモ」)し かないようなもので

ないことは分かっているはずです。「本性」はこうし

た二つの性的対象選択の可能性に尽くされるもので

はありません。自分や友人たちのことを知れば知る

ほど、私たちは、セクシユアリテイというものがど

れほど特異で多様で、どれほど体系的でないかとい

うことに気づくのです [Halpein 199は44〔七八〕]。

これではまるで、「人々は互いに異なっている」と語っ

たセジウイックの発言を聞いているようではないか。こ

れは、「異性愛者/同 性愛者」という二つの 「種族」が現

に存在するというハルプリン自身の主張を覆す発言では

なかろうか。

しかし、その後に書かれた彼のテクストを読むと、こ

の発言が示す方向へ彼の議論は展開されていったように

思われる。たとえば一九九五年の 『聖フ
ーコー』では、

「異性愛者/同 性愛者」というダイコトミ
ーはホモフォビ

アの産物であり、異性愛者を無徴の項として確保するた

めに、それとはどこかが違う人々に誰彼なく 「同性愛者」

の熔印を押して、彼らを有徴の項として周縁に追い遣っ

たと述べられている。無徴の項は、その内実を欠いてい

るため、その成立条件として有徴の項に依存せざるをえ

ない一― 「われわれ」を作り上げるためには、「彼ら」を

でっち上げねばならない、というわけだ。ここでハルプ

リンは、同性愛者を核らわしいアブジェクト (れect)と

して棄却する (abiecter)ことではじめて、異性愛者は自

らを核れなき主体として立ち上げることができるとし

て、ジュリア・クリステヴアの 「アブジェクシオン」概

念を援用している。つまり、「同性愛者」とは、何か実体

のあるものではなく、異性愛者のアイデンティテイを安

定させるためにでっち上げられた 「想像上の他者」であ

り、ホモフォビアによって生み出された 「あらゆる種類

の互いに相容れない、論理的に矛盾する概念が投げ捨て

られる記号論的ゴミ捨て場」なのである。同性愛者とは、

たとえば社会的不適応、先天的疾息、道徳的堕落、性的

倒錯等々・……そのすべてだというのだから、こんなキメ

ラのような怪物は存在できようもないはずである

[Ha l p c h n  1 9 9 5 : 4 3 - 4 5〔六七
一六九〕]。ハルプリンは、こ

うした事態についてこう語っている。「く同性愛者〉は、

〈異性愛者〉ではないすべてというかたちで、否定と対立

によって定義づけられる。要するに く同性愛者〉とは本

質なきアイデ ンテイテイなのだ」[ H a l p t t n  1 9 9 5 : 6 1

〔九一〕]。

掃き溜めのようなこのアイデンティテイは、ホモフォ

ビアによって同性愛者たちが理不尽にも背負い込まされ

たものである。しかしハルプリンは、このアイデンテイ

ティから矛盾だらけのその中身が抜き取られたあとの

「中身が空っぽ」なそのありかた、それが 「本質なきアイ

デンテイテイ」であることをむしろ逆手に取り、それを

自らすすんで引き受けようとする。中身が抜き取られる

なら、このアイデンテイテイに残るのは、ただ 「規範的

なもの」に対する距離と差異という 「対抗性」だけであ

る。それだけとなったアイデンテイテイは、もはや 「何

であるか」によってではなく「どこに居るか」のみによっ

て定義される。そのように考える彼は、こう述べること

になる。

周縁的な位置を意識的に占め、その特性が純粋に

位置だけによるアイデンティテイを身に帯びる者

は、厳密に言えば、ゲイとしてではなく、クイア

(queer)として語っている。
…… 「クイア」は (ホ

モ)セ クシュアル ・アイデンテイテイを対抗的かつ

関係的に、そして、平雲暫 としてではなく位 置 と

して、実在としてではなく規範に対する抵抗として

定義することができるのである [Halperin 1995:62;66

〔九一、九八〕]。

ハルプリンはまた、「性的な く本質〉の観念によってで

はなく、医学、法、教育、住宅、福祉政策などの言説や

制度への対抗関係によって定義される社会的アイデン

テイテイの出現」について語るサイモン・ワットニ
ーに

も言及し、彼と主張を同じくするものだと述べているが

[Halpchn 1995:209〔二〇七〕]、このような立場を採る彼

は、テレサ ・デ ・ラウレティスなどが提唱したいわゆる

「クイア・ポリテイックス」を同性愛者たちの政治的な抵

抗戦略と位置づけ、アクト・アツプ (AIDS Coaliton to

Unlcash Powcr)やクイア・ネイシヨン (Queer Naton)の

運動を積極的に評価するに至るのである。

F聖フーコー』で表明されたハルプリンのこうした考え

は、彼を批判したセジウイックの考えとどこが違うのか、

その違いを見つけるのは困難である。しかし、奇妙なこ

とに、ハルプリンはこの著作で 『クローゼットの認識論』

を何度か肯定的に引用するにもかかわらず、セジウイツ

クから受けた批判についてはまったく言及していない。

彼が彼女の批判について、それは今日の同性愛概念が矛

16.  BULLETIN略 i57 FACULTY OF FlNE ARTS,KYOTO ClTY UNlVERSlTY OF ARTS



盾に満ちていることを示し、構築主義者の 「物語」を 「脱

物語化」することで、「構築主義一本質主義論争」を時代

遅れのものとしてしまったと語り、自己批判を行なうの

は、二〇〇二年になってからのことである [Halpc五n

2002:10_11]。

いささか歯切れの悪いハルプリンのこうした「転向」が

なぜなされたかについては、もちろん、「同性愛者」と名

指される人々の内実が実にさまざまであることを、彼が

認めざるをえなかったこともその理由であろう。事実、六

色縞のレインボー ・フラッグをはためかせて行進するプ

ライド・パレードによく象徴されているように、レズビ

アン、ゲイ、バイセクシュアル、 トランスジェンダーや

トランスセクシュアルといういわゆる
“
LGBT"だ けでは

なく、異性装者、両性具有者などもそこに含まれ、さら

にそれに加えて、ジェンダーやエスニシテイや階級の違

い、カムアウトしているかクローゼットに留まったまま

か、多婚的か単婚的かといった、そのライフ・スタイル

も含め、互いに相容れないさまざまな多様性が 「同性愛

者」として一括される人々に見出されるのである。ただ、

それだけではなかったはずだと思われる。というのも、当

時は、同性愛者解放運動の口火を切った一九六九年のス

トーンウォール暴動の際とはまったく事情を異にするよ

うな、エイズ危機というきわめて過酷な状況がそこに

あったからである。一九八〇年代、米国などでエイズに

よって多数の人命が次々に奪われていった。その多くは、

同性愛者、血友病患者、静脈注射による薬物常用者、セッ

クス ・ワーカー、貧困層などマイノリティに属する人々

だった。そうしたなかで同性愛者以外の人々をも巻き込

む広範な運動が組織されていったのは、当然の成り行き

だったと言えよう。ハルプリンはこう書いている。「アク

ト・アップは、エイズ危機によって打撃を受けたあらゆ

る集団を巻き込み、広い意味で対抗的であるという点で、

正真正銘クイアな政治運動を作り出した。エイズ ・アク

ティヴィズムは、ゲイの抵抗と性のポリテイックスを、人

種、ジェンダー、貧困、監禁、薬物注射、売春、性嫌悪、

メディアの報道の仕方、ヘルス ・ケア改革、移民法、医

学研究、そして、権力や く専門家〉の説明責任といった

問題を巡っての社会の流動化に結びつけたのである」

[Halped■1995:63〔九三一九四〕]。一一同じ箇所で彼が付

け加えていたのは、一九八七年に誕生したアクト・アッ

プのこの運動をさらに継承しようとして一九九〇年に結

成されたクイア・ネイションが、そのメンバーを同性ヘ

の性的指向によって定義したことで、「民族」に擬えた同

性愛者としての同質性に依拠しようとしたその分だけ、

「アクト・アップに比べるとよリクイアではない」という

ことであった。

ハルプリンが、クイア・ポリテイックスを積極的に評

価する背景には、こうしたアクト・アップなどの運動が

あったかと思われる。しかし同時に彼は、「ゲイ」や 「レ

ズビアン」とは違って、「クイア」がその内実によってで

はなく、対抗性によってのみ定義されることの危うさを

も認めている。なぜなら、このクイア・ポリテイックス

は、「誰でもクイア !」という何でもありのその無内容さ

によって、ジェンダー、エスニシテイ、階級といった内

部の差異と不平等をウワバミのように飲み込んでそれを

隠蔽するばか りか、「ゲイを非 一ゲイ化 し」(dc―gay

gayness)、脱本質化することで、人々がゲイとして現に

被っている抑圧を曖味にしてしまう危険もあるからであ

る。しかし一方それは、その異種混交性ゆえに、さまざ

まなかたちで異性愛規範に抵抗することにより、既成の

アイデンテイテイのありかたを無秩序にずらしつつ、さ

まざまな新たなアイデンティティや関係性を創り出す可

能性をもつものでもあるとして、彼はあえてそれを擁護

しようとするのである [Halpcrin 1995:64-67〔九四
―

九九〕]。

ところで、ハルプリン自身認めていることだが、対抗

性によってのみ定義されるこうした 「クイア」の立場に

立とうとする彼の発想は、フ‐コーから彼が学んだもの

である [Halperin 199駐67〔一〇〇〕]。私が冒頭で引用し

た「生の様式としての友愛について」というインタビュー

の一節を思い出してほしい。そこでフーコーが強調した

のは、「同性愛者のいわば く斜めの〉位置、社会という織

物のなかに同性愛者が引くことができる斜めの線」で

あった。彼は、同性愛者であることをまさに 「私はどこ

‐  に 居るか」というポジショナリテイの問題として、つま

り、同性愛者の 「内在的本質」の問題としてではなく、同

性愛者が社会に対して占めるその 「斜めの位置」の問題

として語っていたのである。さらに彼は、「私たちは懸命

に同性愛者になろうとすべきなのです」とも述べていた。

一―ハルプリンはフーコーのこの言葉について、こう

付け加えている。「巌密に言えば、ひとは同性愛者になる

ことはできない。すでに同性愛者であるかないかのどち

らかなのだから。しかし、自己自身を周縁に位置づけ、変

容させることはできる。クイアになることはできるので

ある」[Halpedn 1995:79〔一一五十~~六 〕]。
“I'm out,thcrcforc l aln Ⅲという言葉がある。アクト・アッ

プの有名なスローガンである。ここでいう 「アウト」と

は、同性愛者として 「カムアウト」するといったことで

はなく、むしろ 「アウト」の位置に立つことであろう。し

かし、「アウトの位置に立つ」とは、
一度その位置に身を

置けばそれで済むことではなく、むしろそれは、たえざ

る 「実践」によってのみ可能となることであるはずであ

る。クイアであることは、しばしば 「誰でもクイア !」だ

として、ポスト・モダンを気取るフアッションと取り違

FACULTY OF FlNE ARTS KYOTO C TY UN VERSTY OF ARTS BULLETIN vd 57 17.



えられがちだが、しかしそれは、抑圧と差別への抵抗を

なすこと、しかも、抵抗運動をなす運動体そのものに潜

む抑圧や差別へも異議申し立てをしながら、たえず抑圧

と差別への抵抗をなすことによってしか果たしえないこ

とではなかろうか。

参考文献

本文中の引用は、邦訳があるものについてはそれを参考にし

ながら、原文に照らし合わせ、適宜、翻訳に変更を加えた。

Bray,Alan,1982,Ho″ οざタァ″αカウ′″沢夕″α'Ssαttcタガ″g″α″″,GMP

Publish∝(『同性愛の社会史
―一イギリス ・ルネッサンス』田

口孝夫 ・山本雅雄訳,彩 流社,一 九九二)

Chaucey, George, Jr., 1982‐ 83, 'lFrom Sexual lnverslon to

Homosexuality:Medicine and the Changing Conceptualization of

F e m a l e  D e v i a n c e , Ⅲ l H 筋腕客″冴′r 2 ″α確リ ザ筋夕r r w 初″所乾sαれ冴

Sοcル′Scた乃c夕ざ,vo l . 5 8 - 5 9 , N e w  Y o r k , S H d o m o r e  C o l l e g e .

ダムタイプ,1994,「s/N」上演台本,『シアタ
ーアーツ』第 1号,

晩成書房 .

DlEmi1lo,John,1983,ⅢCap地述ism and Cay ldendけ
Ⅲ in:Ann Snitowj

ChAstine Stansell&Sharon Thompson(eds),跡 ッタrザ D夕s'″!動 タ

め′′ガぃ ザ挽物α″り ,New York,Thc Monthly Review Press.(「資本

主義とゲイ・アイデンティテイ」風間孝訳,『現代思想 五 月

臨時増刊 レ ズビアン/ゲ イ・スタデイーズ』青土社,
一九九七)

Duggan,Lisa,1995,ⅢMattng lt Pc苗∝ty Queer9Ⅲ int hsa Duggan&

Nan D.HunteL SタヌM脇rsfき鋼 α′Dなざ夕″α7272物″″た"o″″″″,New

York&London,Routiedge.Originally published in:ざ οc協'M

Rタッサタw,vo1 92,1992.

Foucault,Michel,1976,工みなゎ↓″冴夕あざα″α′サzッ ο′ア,効 ソοわ″″冴タ

どαソοえ PttS,Gttlimard.(『性の歴史 I 知 への意志』渡辺守章

訳,新 潮社,一 九八六)
一 一
, 2 0 0 1 a , D な 夕, 沈 称 I . ア 9 ン イ 9 万 , P a t t s , G a 1 l i m a r d . ( 『ミ シ ェ

ル・フーコー思考集成』第
一巻～第五巻,道 資重彦他監修,小

林康夫他編集,筑 摩書房,一 九九八
一二〇〇〇)

一
,2001b,D,なタテ々 所な I.F9刀び-7988,P征も,Gallimard。(『ミシェ

ル ・フーコー思考集成』第六巻～第
一〇巻,蓮 賃重彦他監修,

小林康夫他編集,筑 摩書房,二 〇〇〇
一二〇〇二)

Halpedn,David M.,1990,θ ″夕財″″″″″乃α容 げ rf9″θざα″α′り ,乃″

0れ夕r齢 ざりsθ″C″泳 め 産,New York&London,Roudedgc。 (『同

性愛め百年間一―ギリシア的愛について』石塚浩司訳,法 政

大学出版局,一 九九五)
一―,1995,筋筋 乃″cα″″f叉,ソαtts α CαノrFag′οgraPり,New York,

Oxford U品げs■y Press(『聖フ
ーコ‐一一ゲイの聖人伝に向け

て』村山彼勝訳,大 田出版,一 九九七)
一 一 ―

,2002,rr9〃 ″θ Dο 筋 夕 H↓ s,ο ヮ ザ Fro初 ο並 材 ″αヵ ゥ ,ChiCago&

London,コ にUnや ersity of Chicago Press.

Jagose,Annalnaric,1996,2″ 夕2r回ケタοり,Aれ 乃′isttcガοz,New York,

N e w  Y o r k  U n市e r s i t t  P r e S S・

河田和也,21X13,『クイア・スタデイーズ』岩波書店,思 考のフ

ロンティア.            t

Kristeva,Julla,1980,Pし″ソθ施 冴夕′物οr″″ri泳 ざα為 ″r′物"夕cガο乃,

Ptts,Lditons du seuil(『恐怖の権力』枝川昌雄訳,法 政大学

出版局,一 九人四)

Rich,Adrienne, 1986, ⅢCompulsory Heterosexuallty and Lesbian

欧istence,Ⅲ in:Attenne Rich,βわθtt β″αあα″″R2夕,ヮ:S夕′夕c″″

P″s"978-ア985,London,Virago Press.(「強制的果性愛とレズビ

アン存在」,『アドリエンヌ 'リッチ女性論
――血、パン、詩』

大島かおり訳,晶 文社,一 九八九)

Sedgwick,Eve Kosofs町1985,β夕んッタタ″ル万夕″fEれg″なんと,″初物″α″″

豚αル r r 9 ″θざ。C ' α′D 夕ざ′″, N e w  Y o r k , C o l u m b i a  U n i v e r s i t y  P r e s s

(『男同士の絆――イギリス文学とホモソーシャルな欲望』上

原早苗・亀浮美由紀訳,名古屋大学出版会,二 〇〇一)
一
,1990,多 なヶ夕初ο′θどブ ザ ヶみマ C′οS夕′,Berkeley,University of

Cよifotta Press(『クローゼツトの認識論』外岡尚美訳,青 土

社,一 九九九)

セジウィック,イ ヴ・コゾフスキー,2000,「クイア理論をとお

して考える」竹村和子 。大橋洋一訳, F現代思想』二〇〇〇年
一二月号,青 土社

Spargo,Tamsin,1999,乃 ″cα″力α″冴2″タタr rz夕θヮ (PostmOdern

Encounters),New York,Totem Books.(『フーコーとクイア理論』

吉村育子訳,岩 波書店,二 〇〇四)

竹村和子,2000,『フェミニズム』岩波書店,思 考のフロンティ

ア.
一―,2002,「愛について

一一アイデンティティと欲望の政治学』

岩波書店

魚住洋一,2011,「ホモセクシュアリテイをめぐって
十一 「社会

構築主義 ・本質主義論争」の一側面」,関 西倫理学会編 『倫理

学研究』第四一号,晃 洋書房 .

18.  BULLETIN的 157 FACuLTY OF ttNE ARTS,KYOTO CttY UMVERSttY OF ARTS


	The Birth of Homosexual
	The Birth of Homosexual2.PDF.pdf

