
論 文奴吻

メランコリーとしてのジェンダー

――バ トラーとフ

Melancholy Gender

ロイ ト

:Butler and Freud

めた妨晩z″れ,魚住 洋 一

ジュディス ・バ トラーは、一九九〇年に公千Uされた

『ジェンダー ,トラブル』について、二年後の或るイン

タビューのなかで、こう語っている。「問題は、私がパ

フォーマテイヴイテイの議論のなかに精神分析の考えを

十分に取り入れなかったことにあります。……私にでき

なかったのは、異性装の演劇性を、それに先立つものと

しての精神分析の議論に照らし合わせることでした。と

いうのも、精神分析は、無意識の不透明性 (opacity)が

精神 (psychc)の外化に制限を加えると主張しているか

らです」[Butler 1992,89]。一―彼女がこのように語っ

た動機は、 ドラアグのパフォーマンスをモデルとして彼

女が行なった、ジェンダーがパフォーマテイヴに構成さ

れるとする議論が、主体の 「選択」による 「自由な演技」

としてしばしば誤解されたことにあったと思われる。す

でに 『ジェンダー ・トラブル』でも、フロイトの 「喪と

メランコリー」や 『自我とエス』を引き合いに出しなが

ら、失った愛の対象を自らのうちに取り込むことによっ

て自我のジェンダー ・アイデンティティが形成されると

する議論が展開されていたのだが、それにもかかわらず、

そうした議論がジェンダー ・パフォーマテイヴイティの

議論と噛み合わず、そこに 「乖離」が見出される結果と

なっていたのである [Butlcr 1999:192]。たとえば彼女

は、『ジェンダー ・トラブル』一九九九年版 「序文」で

も、「内的」なものと見微されるジェンダーが 「外的」

な一連のパフォーマンスによって作 り出されるとすれ

ば、「内的」として理解されていたものはすべて取り除

かれることになるが、だとすれば 「内面性」、「内なる精

神」というものは誤ったメタファーなのだろうか、とも

問い掛けている [Butler 1999:XV]。

私がここで試みたいのは、『ジェンダー ・トラブル』

第二部第二章 「フロイトおよびジェンダーのメランコリ

ー」や 『権力の心的生』などで語られているバ トラーの

フロイト解釈を、フロイトのテクストと読み比べながら

検証することによって、彼女がジェンダー ・パフォーマ

テイヴイテイの外的な働きを、それに 「制限を加える」

ものとしての 「精神」の内的な働きのなかに位置づけ直

そうとしたことの意味を問い質すことである。

1 .パ フォーマティヴ・ジェンダー

ところで、こうした議論に立ち入るまえに、すでに周

知のことではあるが、バ トラーのジェンダー ・パフォー

マテイヴイテイの議論を、『ジェンダー ・トラブル』な

どのテクストを手掛かりに、まず瞥見しておきたい。

バ トラーは、「法のまえ」(bcforc the law)、つまり、法

の外部や法以前に存在する主体などなく、むしろ主体は

「法」によって産み出される、と語る [Butlcr 1999:4f.

〔二〇一二一〕]。彼女によれば、フェミニズムの主体と

される 「女」は、「法」の規整的な働きによって作り上

げられたものである。しかし、そのことが成し遂げられ

るのは、さまざまな言葉、行為、身振りが 「法」に即し

た一定の様式にしたがって繰り返される 「パフォーマン

ス」によってであり、「女」としてのジェンダー ・アイ

デンティティは、そうしたパフォーマンスの効果として

生じるものにほかならない。言い換えれば、きわめて

「自然的」なものとされるジェンダーとは、ジェンダー

規範をいわば沈殿させるパフォーマンスの反復によって

作り出されるものだ、ということである。バトラーによ

れば、「内なる精神」、ジェンダーの内的真実といったも

のがまずあってそれが外部へと 「表 現」されるのでは

なく、むしろこの 「内なる精神」は、規範に即したパフ

ォーマンスを身体的に反復するなかで作り出されるもの

として、たとえようもなく 「外部」にあるものなのであ

る。彼女は、ミシェル・フーコーを引き合いに出しなが

FACULTY OF ttNE ARTS,KYOTO CrY UNWERttTY OF ARTS BULLETINv6 53  19.



ら、身体のなかにあると考えられる 「内なる精神」とは

いわばメタファーであ り、それは 「身体のうえに

書き込まれることによって意味を与えられる」と述べて

いる。ここにおいて 「内/外 」の区別は廃菜され、「内

なる精神」のプロセスは、身体の 「表面」においてなさ

れる出来事として捉え直されることになるわけである

[Buticr 1999:172〔二三人一二三九〕;Butlcr 1990b:

278i]。

このように、ジェンダーが身体の表面に書き込まれた

幻 想にすぎないとすれば、ジェンダーに本物も偽物も

なくなってしまうことになるが、バトラーがジェンダー

規範のパフォーマテイヴな攪乱 (subversiOn)の可能性

を見出すのは、まさにここにおいてである。彼女がそう

した槍者との例として取り上げるのは、異性装である。た

とえば彼女は、エスター・ニュートンの次のような言葉

を引用している。一― 「〔ゲイ男性のドラアグは〕二重

の転倒を引き起こして、く外見は錯覚である〉と語る。

ドラアグが語るのは、一方では、私の (外側の〉外見は

女だが、私の (内側の〉本質は男だということだが、同

時に、それは逆の転倒をも表している。つまり、それは、

私の く外側の〉外見は男だが、私の 〈内側の〉本質は女

だとも語っているのである」[Butler 1999:174〔二四
一〕]。 この言葉を引用しながら、バトラーは、 ドラア

グや服装転換やレズビアンの男役/女 役などジェンダ

ーのパロデイ的反復が、「ジェンダーを模倣することに

よって……ジェンダーそのものが模倣の構造をもつこと

を明らかにする」と語る [Butlcr 1999:175〔二四二〕]。

つまり、コピーとしてのパロデイが、オリジナルとされ

るジェンダーそのものもまたコピーであること、すべて

のジェンダーがパフォーマテイヴに作り上げられる一―

いわば 「すべてのジェンダーはドラアグである」――こ

とを明らかにし、そのことが 「男/女 」、「異性愛/同 性

愛」といったカテゴリーの脱構築を引き起こす、という

ことである。

しかし、こうしたジェンダー・パロデイが本当に撹乱

的なものなのか、むしろそれは 「男/女 」、「異性愛/同

性愛」といった既存の区別を強化するだけではないか、

という疑問は当然生じる1。後にバトラー自身もそのこ

とを認め、たとえば映画 『トッツイー』でのグステイ・

ホフマンの演技などを 「きわめて異性愛的なエンターテ

インメント」の例として挙げているし[Butlcr 1993:126]、

また 「『ジェンダー・トラブル』が・・…・提示しているド

ラアグの議論は、厳密に言えば攪乱の夕Jではない」とも

語っているのである [Butlcr 1999,XXII]。ただ、この問

題にはこれ以上触れないでおきたい。

むしろ私がここで問題にしたいのは、ジェンダーがパ

フォーマテイヴな構築物であるというこうした議論が、

20.  BULLETIN v引 53 FACULTY OF FNE ARTS,KYOTO CrY UNⅣ ERSttY OF ARTS

ジェンダーが俳優の自由に行なう演技だとか、クローゼ

ットのなかの衣装から選び出した一着を身にまとう振る

舞いのように読めてしまう、そのように 「誤解」されて

しまう、ということである。一一もちろん、「法のまえ」

に存在する主体などないと見微すバトラ■は、『ジェン

ダー・トラブル』においてもこのことを明確に否定して

いる2。たとぇば、彼女はこの著作のなかで、「ひとは女

に生まれるのではなく、女になるのだ」(On nc na↑t pas

fCmmC,On lc dcvicnt.)というボーヴォワールの言葉につ

いて、「女になる」ことをなしうるようなこの 「ひと」

とはいったい誰なのか、まだジェンダー化されていない

「ひと」などという 「主体」があらかじめ存在している

のか、と問い掛けてもいたのである [Butlcr 1999:141f.

〔一九九〕]。

しかし、バ トラーは、ジェンダー ・パフォーマテイヴ

イテイヘの 「誤解」がその引き金になったのか、その後

の 『問題=物 質なのは身体だ』などでは、その議論を修

正していく。羅列的に述べると、『ジェンダー ・トラブ

ル』では区別されていなかった 「パフォーマンス」と

「パフォーマテイヴイテイ」の区別、言語行為論のデリ

ダ的解釈、および、アルチュセールの 「呼びかけ」の議

論の援用などである。たとえば 『問題=物 質なのは身体

だ』では、主体を前提する 「パフォーマンス」と主体を

前提しない 「パフォーマテイヴイティ」の区別が提起さ

れ、「パフォーマテイヴイティとは、パフォーマーより

も先に存在し、拘束し、超過する規範の反復 (rettr航lon)

であって、その意味で、パフォーマーの (意志〉や く選

択〉が作り上げるものとしては捉えられない」[Butlcr

1993:234]と述べられている。しかしこれだけでは、た

だ新たな概念装置が抽象的に示されたにすぎない。むし

ろ、それを実効的なものとするために彼女が取り上げる

のは、言語行為論のジャック ・デリダによる解釈である。

彼女がとりわけ注目するのは、デリダの 「引用可能性」

(citationalit6)ないし 「反復可能性」 (it6rabilit6)という

概念であり、彼が、開会式や進水式や婚礼を例に挙げな

がら、それらを執り行うために発せられる行為遂行的発

言が、「決まり文句」として 「反復可能」なものであり、

それがいわば 「引用」として認められうるのでなければ、

その発言は効力を発揮しないだろう、と語っているくだ

りである [Derrida 1990:45〔四四一四五〕]。つまり、

「あなたを……と宣言する」という牧師や判事の言葉は、

それが何度も繰り返された言葉の 「引用」であることに

よって、その 「権力」を発揮するのである。このことを

バトラーは、産科病棟での医師や看護士の 「女の子だ !」

という発言にまで敷術させていく。彼女によれば、この

発言は事実確認的なものではなく、その名づけによって

彼女を 「女の子」としてまさにはじめて 「誕生」させる



行為遂行的なものなのである。バ トラーは、これを 「名

づけられたものを生産する言説の権力」と呼び、さらに、

この名づけは 「女の子化」といったことが強制されるそ

の後のプロセスを起動させるものであり、その後この

「女の子」は、生きていく資格を得るために、たえずジ

ェンダー規範の強制的な 「引用」を促されていくことに

もなる、と彼女は述べる [Butler 1993:224-227;231f.]◇

このようにバ トラーは、「女の子」としての名づけだけ

ではなく、その後の 「引用」によるジェンダー規範の

身 体 化をも 「パフォーマテイヴ」に含めて考えるので

あり、「言語」以外の身体的な振る舞いにまで議論を拡

張することで、オースティンの言語行為論のみならず、

そのデリダ的解釈からも微妙なズレを生むことになる
3。

しかし、ジェンダー ・パフォーマテイヴイティをジェン

ダー規範の強制的な 「引用」と捉え直すことによって、

パフォーマテイヴイテイを主体による 「自由な演技」と

見微す考えが退けられることになるのも、また明らかで

あろう
4。

このことと関連するが、「女の子だ!」という名づけに

主体としての 「女」の誕生を読み取るバ トラーは、「子

供を くそれ〉から く彼〉や 〈彼女〉へ変化させる医学の

呼びかけ」について語り [Butlcr 1993:7]、こうした議

論を、ルイ ・アルチュセールの 「呼びかけ」(intcrpclla―

tion)の議論に結びつけていく。たとえば彼女は、こう

述べている。「アルチュセールの有名な呼びかけの場面

では、警官は通行人に 〈こら、そこのおまえ !〉と警呼

するが、警呼されたのは自分だと思い、それに応えよう

と周りを見回す者は、厳密に言えば、その呼びかけのま

えには存在していない。……・振り向いた通行人は、まさ

に或る種のアイデンティティを、いわば罪悪感という代

償を払って、獲得する。……呼びかけは、主体に生命を

与え、それを存在させるのである」[Butler 1997任25〔四

〇〕]。バ トラーは、アルチュセールが寓意的に語るこの

場面で、なぜこの通行人は振り向くのかと問い掛け、そ

して、それは 「私」が 「法」によって存在しうるように

なることを熱望する 「法」との事前の共謀関係がそこに

あるからだ、と自ら答える [Butler 1997b:107f.]。彼女

によれば、法へのこうした振り向きと同時に生じるのは、

まさに 「良 心」と呼ばれるべき 「自己への振 り向き」

(a mming back upo■oncsc10であり、その再帰的な振り

向きによってこそ 「主体」が構築されていくのである。

これは、「こら、そこのおまえ 1」という法の告発に対

して、「良心」に従って嫌疑を晴らそうとする企てのな

かで、適法の具現、真っ当な市民としての 「主体」が形

づくられていく、ということにほかならない。

ところでバ トラーは、『精神の心的生』のなかで、「警

官の登場する場面は、遅きに失した繰り返しの場面であ

り、どのような場面でもその適切な証明とはならないよ

うな始原にある服従 (founding Submisslon)を明るみに

出す場面である」とも語っている [Butlcr 1997b:111]。

たしかに、警官の警呼に応えて振り向く誰かは、すでに

「主体」となっている誰かでしかなく、それは、「始原に

ある服従」の場面ではありえない。しかし、バ トラーは

同時に、そうした 「始原にある服従」の場面を言説化し

ようとすれば、何らかのフイクシヨンをでっち上げるこ

とになってしまう、と直ちに述べてもいるのである。だ

とすれば、「女の子だ 1」という産科病棟での名づけに

主体としての 「女」の誕生を読み取ろうとしていたはず

の、すでに引用した彼女の言葉も、結局はフイクション

だったわけである。なぜなら、サラ・サリーも指摘して

いるように、「女の子だ 1」と宣告されたとき、嬰児が

「振 り向く」ことなどけっしてないからである [Salih

2003:79〔一四〇〕]。

「始原にある服従」を言説化できないと述べるバ トラ

ーが、その理由として挙げるのは、文法上の「主体=主語」

を用いることによってしか、まだ主体ではないはずのも

のの服従の物語を物語ることができない、ということで

ある。「まだ主体へと変化していない始原の服従とは、

物語化できない主体の前 史 ――主体形成の物語そのも

のに疑間を投げかける逆説にほかならない」と彼女は語

っている [Butlcr 1997bi lllf.]5。しかし、問題は 「文

法上」の事柄以上のものであるように思われる。そう思

われるのは、『権力の心的生』でのこうした議論のなか

で、「呼びかけ」によっては主体化されない 「残余」が

逆に主体を生み出す――たとえば 「呼びかけ」の失敗と

してのヒステリーがヒステリー的主体を生み出す――と

語り、そうした 「残余」としての 「現実界」の潜勢力を

強調するスロヴェニアの評論家ムラデン・ドラーを、バ

トラーが批半Uしているからである [Butlcr 1997bi 120-

129]。ここでは彼女のドラー批判の詳細に立ち入ること

はできないが、バ トラーにとっての問題が、フロイトや

ラカンの精神分析が行なう主体形成の議論にあることは

明らかである。というのも、バ トラーは、エルネスト・

ラクラウ、スラヴオイ・ジジェクと行なった論争のなか

でも、ジジェク批判というかたちで精神分析への批判を

行なっていたからである。彼女のそこでの批判を要約す

れば、ラカンなどの精神分析が、「現実界」という前一

社会的領城を社会性の 「(擬似)超 越論的」((quasl)trall―

sccndcntal)な条件として位置づけ、 主 体形成の根源的

な歴史的偶発性に、その非一歴史的な限界を設けてしま

ったことにある、とまとめることができよう。そのこと

が彼女にとって問題であるのは、とりわけ 「男/女 」と

いう二項対立的な性的差異がそうした非一歴史的な次元

に取り込まれ、その槍乱の可能性が奪われてしまうから

F A C U L T Y  O F  F l N E  A R T S , K Y O T O  C T Y  U N l V E R S I T Y  O F  A R T S  B U L L E T I N v引 5 3   2 1 .



である。たとえば彼女は、「〔ラカン派は〕社会的関係に

どっぶりと浸かつている関係を、あらゆる社会性から免

れているものとして一―なお悪いことには、そのような

社会性の前一社会的で (擬似)超 越論的な条件として定

義してしまった」と語っているし、また、「無意識は

前一社会的なものではなく、語りえない社会的なものが

存続する或る様態である」とも述べて、精神分析が前
一

社会的と見微すものの社会性を主張しているのである

[Buder,Laclau alld ttittek 200は153〔二〇七〕]。

2ロメランコリー・ジェンダー

ところで、このように精神分析に対してきわめて批判

的な立場に立つバ トラーではあるが、そのバ トラ
ーが、

なぜか精神分析の立場をなかば容認しながら、その主張

を積極的に自らの議論に取り込んでいく。たとえば彼女

は、『権力の心的生』のなかで、ミシェル
・フーコーの

議論、つまり、だ百ポfこ三隷推論L」 を唱え、元葦
ニペ 緑

による 「従順な身体」の形成過程で、「精神」がまさに

自らの身体を縛り上げる 「身体の年獄」として身体のう

えに書き込まれていくと主張するフ
ーコーの議論に言及

しながら、「精神分析においては含蓄深い概念であった

精神を、拘禁する魂 (soul)に 還元してしまうことは、

規範化や主体形成に対する抵抗、つまり、精神と主体と

の共約不可能性から生まれる抵抗の可能性を排除してし

まうことになりはしないだろうか」 と述べている

[Butlcr 1997b:87]。さらに彼女は、そうしたコンテクス

トで、精神分析を引き合いに出しながら、彼女がかつて

批判したドラーとほぼ同じことを主張してもいるのであ

る。一― 「生存可能で理解可能なこの存在、つまり、主

体は、犠牲を払って生産される。そして、主体を創設す

る規範的要求に抵抗するものは、ことごとく無意識に留

まるのである。このように精神は、無意識を含むもので

あり、主体とはきわめて異なっている。精神は
……首尾

一貫した主体になれと要求する言説から生まれる効果、

自らを拘禁するようになる効果以上のものなのである」

[Buder 1997b:86]。こうした言葉から読み取られるのは、

精神分析に依拠しながら、「精神」を 「主体」とは共約

できないものと位置づけ、そして、「主体」からは排除

される 「精神の残余」のなかに主体化と規範化の 「限界」

を探り、そこからそれらへの抵抗の可能性を求めていこ

うとするバトラーの姿である。「心的生」(the psyChc lifc)

の分析がきわめて急務だという、F権力の心的生』など

で繰り返し語られている言葉も、いわばそうした彼女の

精神分析へのラブ・コールであろう。

しかし、これはどういつことなのだろうか。ジェング

ーがパフォーマテイヴに構築されると主張し、さらには、

前一社会的なものの存在をあくまでも拒否しようとする

バ トラーの立場二―それは、「法のまえ」に存在する主

体などないという、彼女の 「原点」ともいうべき着想か

ら出てくるものなのだが一
―は、むしろフーコーの立場

にきわめて近いものであるし、そうした立場を彼女は必

ずしも撤回してはいない。それにもかかわらず、その彼

女が精神分析の主張を受け入れねばならないと考えざる

をえなかったのはなぜなのか、そのことをあらためて考

えてみたい。

まず取り上げたいのは、バ トラ
ーが 『触発する言葉』

や 『権力の心的生』のなかで繰り返し用いる 「予めの排

除」(forcclosure)という言葉である。この言葉は、ラカ

ンがフロイトの
“
Verwcrfung"の 訳語として導入した

“
forcluslon'の英訳であるが、彼女は 『触発する言葉』

のなかで、ラプランシュとポンタリスを引き合いに出し

ながら、
・
fOrcluslon'とは 「原初的な排除であって、排

除されるものは、主体の住まう象徴界の外部に留まる」

と述べ、さらに、「この 〈外部〉は、与えられた象徴界

の境界を画していく限界、外部性であり
……外部に置か

れ象徴界から拒絶されたものは、その排除を通してまさ

に象徴界をまとめていく」と語っている [Butler 1997拭

180〔二七四〕]。一―ところで問題は、バ トラ
ーが、主

体はまさにこの 「予めの排除」によって現われると主張

することにある。彼女はこう述べる。「〔予めの排除にお

いては〕たしかに何かが締め出されているが、主体がそ

れを締め出しているのではなく、むしろ主体はその締め

出しの結果として登場する。締め出しは
……主体がこの

一次的切断の結果としてパフォーマテイヴに生産される

ためになされる行為である。その残余、つまり除外され

たものはあらゆるパフォーマテイヴイテイのなかの遂行

不可能なものを構成する」[Butlcr 1997征138〔二
一五〕]6。

彼女が述べようとしているのは、ジェンダ
ーがパフオー

マテイヴに構築されるとしても、そこでは 「予めの排除」

によって遂行不可能なものがあらかじめ定められ、われ

われのジェンダーの構築を制約し誘導している、という

ことである。たとえばバ トラーは、「主体が
一連の予め

の排除を通して……作られるならば、その基盤にある構

成上の限界が、主体の行為在が働く場面を定める」と

も語っているし [Butler 1997住139〔二
一七〕]、私が冒

頭で引用した 「精神分析は、無意識の不透明性が精神の

外化に制限を加える、と主張している」という彼女のイ

ンタビューでの発言も、こうしたコンテクストで語られ

たものなのである。

ところで、こうした 「予めの排除」によるジェンダ
ー

の構築の制約について、バ トラーが具体的に語っている

のは、『精神の心的生』などよりもむしろ 『ジェンダ

ー ・トラブル』第二部第二章 「フロイトおよびジエング

22.  BULLETIN v引 53 FACULTY OF FlNE ARTS,KYOTO C TV UNlVERSiTY OF ARTS



―のメランコリー」である。話が逆戻りすることになる

が、再度 『ジェンダー ・トラブル』に立ち返って、フロ

イトの 「喪とメランコリー」や 『自我とエス』を引き合

いに出しつつ彼女がそこで行なった議論を、フロイト自

身の議論と対照させながら辿っていくことにしたい。

フロイトは、一九一七年の 「喪とメランコリー」のな

かで、喪とメランコリーはともに愛する対象を失った反

応であるが、喪が失った対象へのリビドー備給を断ち切

る 「喪の作業」(Traucrarbcit)によって喪失を克服しよ

うとするのに対し、メランコリーにおいては、誰を失っ

たか分からず、対象の喪失を否定し、失った対象へのリ

ビドー備給を断ち切るのではなく、むしろ失った対象を

自らと同一化することによって、それを自我のなかに取

り込むことになる、と述べている。いわばメランコリー

は、喪失を認めることも嘆くこともできない喪失である

が、そこにおいては 「対象とのナルシシズム的同一化

( d i c  n a r z i s t i s c h c  l d c n f i z i c r u n g ) が愛 の 備 給

(Licbcsbcsctzung)の代理となる」のであり、「愛は自我

のなかに逃げ込むことによらて消滅を免れる」のである

[Frcud 1989優203;210]。ところが、一九二三年の F自我

とエス』においては 「〔メランコリーで示されるような〕

この同一化は、一般にエスがその対象を棄てる条件なの

かもしれない」と述べられ、メランコリー的同一化が、

喪の場合も含めて、対象喪失の一般的構造であることが

示唆されるようになる。そして、さらに重要なことに、

そこでは、メランコリーにおける対象備給の同一化によ

る代償が、「自我形成にきわめて関係しており、性格と

呼ばれるものを作るうえで重大な貢献をしている。……

自我の性格は、棄てられた対象備給の沈殿であり、対象

選択の歴史を含んでいる」とも語られ、失った愛の対象

の取り込み (In廿可ektion)が、自我形成において果たす

大きな役割が指摘されているのである [Freud 1989a:

296f.]。――ちなみに、 こ こで 「性格」として語られて

いるものに、ジェンダー ・アイデンティティがその決定

的な契機として含まれていることも、付け加えておきた

V 。ヽ

ところで、この同一化は、愛した対象との無差別な融

合といったことを意味するものではけっしてない。フロ

イトは、メランコリー患者のさまざまな自責の訴えに触

れて、それが対象への愛と憎しみのアンビヴァレントな

葛藤が、対象の喪失によってより高められ、自己自身の

内面へと反転したものであり、ここに、メランコリー患

者の自殺という結果をも生むような自我と自我自身の問

の 「分裂」が生じる、とも語っているが、これは、自我

と対立し自我を監視する審級としての 「超自我」ないし

「自我理想」の誕生を予告する言葉でもある [Freud

1989a:203]。

こうして、『自我とエス』の叙述は、エデイップス期

における 「超自我」形成の議論へと進んでいくことにな

る。周知のように、エデイップス・コンプレックスとそ

の解消の筋書きとは、男児の場合、最初の性愛の対象で

あった母を、近親姦タブーを唱える父の禁止の声によっ

て断念し、自らを父と同一化した結果、「超自我」が生

み出される、というものである。だとすれば、ここで直

ちに難問が生じる。失った対象との同一化という図式か

らすれば、男児が同一化すべきは母であって父ではない

はずだし、母と同一化した男児は 「女性性」を身に帯び

ることになるはずなのである
7。フロィトは、この矛盾

を認めながらも、「同一化」を二重化することで問題解

決を図ろうとする。つまり彼は、失った愛の対象との同
一 化 に先 立 つ よ うな 「い か な る対 象 備 給

(Obicktbcsctzung)よりも早い、直接的で無媒介な」同一

化の存在を仮定しようとするのである。彼は、『自我と

エス』だけではなく、一九二一年の F集団心理学と自我

の分析』でもこうした同一化についてすでに語っている。
一―そこでの叙述によれば、幼い男児が父と同じであり

たい、父のようになりたいと願うことがしばしばあるが、

ここにあるのは 「もちたい」ものとしての性的な対象選

択以前に現われる同一化であり、それは 「なりたい」も

のとしての父を 「模範」として自我形成を目指すもので

ある。フロイトは、男児が父との同一化をいわば先取り

したかたちで示すこうした一次的同一化を仮定すること

で、エデイップス・ドラマにおける男児の二次的同一化、

つまり男児が母ではなく父と同一化することの矛盾を解

消しようとするのである [Frcud 1989ci 98f.;1989a:

298二]。

ところでフロイトは、同一化のこうした二重化につい

て語っておきながら、さらにそれに続けて個々人の 「素

質上の両性性」 (dic konsd的位oncllc Biscxuali的)に ついて

も語 りはじめる。たとえば彼は、父を愛の対象とするの

を断念したのち、父と同一化して 「男性性」を示したと

いう女児の例を挙げ、それにはこの女児の 「男性気質」

(mannlichc Anlagen)が明らかに関係している、と述べ

ている。一一彼がここで述べているのは、この女児が

「男性性」を示したのは、父とのメランコリー的同一化

によるというよりは、むしろそれに先立つものとして、

そうした同一化を可能にするような 「男性気質」による

ものだということである。そして、そう述べたあと彼は、

エディップス ・ドラマにおいて幼児が父と母のどちらと

の同一化に終わるかは、「両性のいずれにおいても男性

気質と女性気質のどちらが相対的に優勢かにかかってい

る」と断言する。彼によれば、その結果、男女双方に

陽 性 と陰 性 の四つのエデイップス ・コンプレックス

の傾向が生まれることになる。一―それは、たとえば男

FACULTY OF F NE ARTS,KYOTO OTY UNlVERSlTY OF ARTS BULLETINv酎 53  23.



児の場合、父への同一化と母を巡る父との抗争という陽

性コンプレックス、および、母への同一化と父を巡る母

との抗争という陰性コンプレックスが見出される、とい

うことである。さらに彼は、同じ箇所で、幼児の両性性

に基づく 「いっそう完全なエデイップス ・コンプレック

ス」としての 「陽性と陰性の二重のコンプレックス」に

ついて語り、男児が父母のいずれとも同一化し、そのい

ずれをも対象選択するという両親とのアンビヴァレント

な関係の事例をも示しているのである [Frcud 1989a:

299-301]。こうした叙述に照らし合わせるならば、同
一

化の問題は、幼児のこの両性性および 「男性気質/女 性

気質」に立ち返ってあらためて考えなければならないこ

とになるし、たった今言及したばかりの 「いかなる対象

備給よりも早い、直接的で無媒介な」同一化というフロ

イトの仮定も、この幼児の両性性からすれば、きわめて

疑わしいものとなる。なぜなら、両性性を有する男児は、

必ずしも父との模範的同一化を成し遂げ、「男性性」を

示すとはかぎらないからである
8。

バ トラーがフロイト批判をはじめるのは、まさにこの

「気質」を巡ってである。まず彼女は、フロイトが考え

るように、幼児の両性性=両性愛が
一次的なものだとす

れば、男児は、エデイップス ・ドラマにおいて父か母の

いずれかを対象選択するに先立って、「男性気質」と

「女性気質」という性的気質のいずれかを 「選択」しな

ければならないことになる、と述べる。そして彼女は、

男児がほとんどの場合 「男性気質」を選び、果性愛的な

陽性コンプレックスの道を歩むのは、「異性愛文化のな

かで男の同性愛に対して運想される 〈女性化〉を恐れる

結果である」と述べ、それに続けて 「罰せられる……の

は母に対する 〔近親姦的な〕異性愛の欲情ではなく、文

化に公認されている異性愛に道を譲る同性愛のリビドー

備給である」と語っている [Butler 1999:75丘〔一
一七〕]。

彼女はこう語りながら、男児に男性気質を、女児に女性

気質を選ぶよう強制させるのは、彼女のいう 「異性愛の

マトリックス」によって構造化された社会における 「同

性愛タブー」であると主張する。フロイトにとって、男

性気質と女性気質のいずれが優勢であるかは、あらかじ

め定められた 「精神の一次的事実」であり、「選択」以

前の事柄であったが、バ トラーは、「気質」(disposition)

とはむしろ 「定置される」(disposcd)ことによって構築

されたものではないかと述べ、「気質」を同性愛タブー

によって強制された 「選択」の結果、「文化が押しつけ

る法によって……生み出される効果」として考えようと

するのである [Butler 1999:81〔
一二三〕]。

こうした議論を行なったあと、バトラーは、彼女のフ

ロイト解釈の核心を語りはじめる。「エディップス ・コ

ンプレックスの解決は、ジェンダーの同一化に影響を及

2 4 .   B U L L E T I N  v 引 5 3  F A C U L T Y  O F  F N E  A R T S , K Y O T O  O I T Y  U N  V E R S l T Y  O F  A R T S

ぼすものだが、それが行なわれるのは、近親姦タブーを

通してだけではなく、それに先立つ同性愛タブーを通し

てである。その結果、ひとは同性の愛の対象に同一化す

ることになり、それによって同性愛のリビドー備給の目

標と対象の双方を内面化してしまう。メランコリーヘと

帰結していく同一化は、解決されない対象との関係を保

存する様式なので、自分と同じジェンダーに同一化する

場合、解決されない対象との関係はつねに同性愛的なも

のである。実際……町責のないジェンダー境界が必ず作

動して、それとは知らないまま、解決できなかった始原

の喪失は隠蔽されていく」[Butlcr 19991 80f〔一二二一

一二三〕]。一―ここで彼女が語ろうとしているのは、男

児の父への同性愛的欲望は、「同性愛タブー」によって

禁止されるため、解決されないものとしてメランコリー

的に内面化されて、男児は父との同一化を果たしていく、

ということである。また、さらに彼女が語ろうとしてい

るのは、メランコリーにおいて喪失は喪失として認めら

れない以上、父への同性愛的欲望の喪失においては、対

象の喪失も欲望の存在も名づけることのできないものと

して否定され、この 「始原の喪失」が隠蔽されていく、

ということでもある。

さて、バトラーがフロイトの批判的解釈から導き出し

た主張を要約すれば、同性愛タブーが異性愛の近親姦タ

ブーに先立つということ、つまり、同性愛タブーが異性

愛 「気質」を作り出し、この異性愛気質によってエデイ

ップス ・ドラマが可能になるということになろう。さら

に重要なのは、このことがメランコリーの構造を通じて

行なわれ、否認された同性愛的欲望の対象への同一化に

よってジェンダー ・アイデンティティが構築されていく

という点
9、つまり、異性愛的なジェンダー ・アイデン

テイテイの構築の 「始原の場面」には否認された同性愛

的欲望があるという点であろう。バトラーは、「自然的」

と見微される異性愛アイデンティティの始原に同性愛的

欲望があることを示すことによって、それがけっして安

定的でも首尾一貫的でもないという、その 「脆弱性」を

訴えようとするのである
Ю。

3ロ メランコリー ・ジェンダーふたたび

ところで、『ジェンダー・トラブル』のなかでフロイ

ト解釈を通してなされたこうした議論は、『問題=物質

なのは身体だ』や 『権力の心的生』などそれ以後の著作

のなかで、「予めの排除」という概念とともに、繰り返

し語られることになるものである。以下では、それらの

著作に話を戻して考えていくことにしたい。

バトラーは、たとえば 『権力の心的生』においても、

Fジェンダー・トラブル』で述べられたような、異性愛



は否認された同性愛から出発するという主張を繰り返し

語っている。彼女は、或る箇所で、フロイトの 『性欲論

三篇』を引き合いに出しながら、異性愛は 「困難を乗り

越えつつ獲得されていく」ものだと語り、そうした 「獲

得」は、同性愛的回 着 の断念を求める禁止、「その喪

失を認めたり嘆いたりすることを禁じる」禁止によって

成し遂げられていくと述べたあと、「それを獲得するこ

の力は……同性愛的回着の可能性を先取 りして封じる

(preempt)こと、つまり、その可能性を排除して、同性

愛の領城を生きることのできない情動、嘆くことのでき

ない喪失として生み出す (予めの排除〉として理解する

ことができるだろう」と述べている [Butlcr 1997b:135]。

もちろん、この異性愛の獲得は、メランコリックな同一

化によってなされるものである以上、否認された同性愛

のリビドー備給は、廃棄されるのではなく、同一化がな

される対象へ向けられたものとして、その対象とともに

内面化され保存されることになるu。しかしだからこそ、

このようにして構築される異性愛アイデンティティはき

わめてアンビヴァレントなものになるわけである。つま

り、私は男を欲望したかぎりにおいてしか男でないし、

女を欲望したかぎりでしか女でない。にもかかわらず、

この同性愛的欲望の充足は 「予めの排除」によって奪わ

れ、先取りして奪われたこの喪失を、私は認めることも

嘆くこともできない。つまり、「私はその人を愛したこ

となどけっしてない、私はその人を失ったのでは

けっしてない」 という愛 とその喪失に対するこの
“
ncvcr―ncver"という「二重の否認」(the doublc disavowal)

によってはじめて、果性愛者としての 「私」がかろうじ

て姿を現わすことになるのである [Butlcr 199ゐ:23]。

しかし、異性愛アイデンティティが、嘆くことを先取

りして奪われた同性愛の対象の喪失とともに、その対象

へと向けられた欲望の内面化のうえに成り立っていると

すれば、果性愛者たちは 「病」としてのメランコリーを

発症しかねない状況のなかでつねに生きていることにな

る。バ トラーは、異性愛社会に蔓延しているメランコリ

ーについて語ってもいるが、それは、否認された同性愛

のリビドー備給を内面化した異性愛者たちが、
“
ncvcr―

never"というこの 「二重の否認」を繰り返すことなしに

はそのアイデンティティを維持できず、「同性愛パニッ

ク」、「エイズ ・パニック」が社会に広まるなかで、異性

愛者たちの異性愛アイデンティティが防衛的に誇張され

ればされるほど、その対象の喪失を嘆くことができない

同性愛のリビドー備給が異性愛者たちをますます脅かす

ことになり、その結果、彼女のいう 「ジェンダー ・メラ

ンコリーの文化」のなかでメランコリーが蔓廷していく

ことになるからである [Butlcr 1997bi 139]。

こうした議論を行ならたあと、バ トラーはあらためて

ジェンダー ・パフォーマテイヴイテイの問題を取り上げ

る。彼女は 「ジェンダー ・メランコリーの現象は、ジェ

ンダー ・パフォーマテイヴイティの実践とどのように関

係 しているのか」との問いを発 していたが [Butlcr

1997bi 144i]、次に考えたいのはまさにそのことである。
一―バ トラーによれば、ジェンダー ・パフォーマテイヴ

イテイに関して、ジェンダー ・メランコリーの分析から

出てくる帰結は、「ジェンダー ・パフォーマンスは嘆く

ことができない喪失を寓意化するものであり、対象を菜

てることを拒んで、その対象を亡霊のように身に帯び取

り込むというメランコリックな体内化 (incOrporation)

のファンタジーを寓意化するものである」ということで

あり、このことについて彼女はさらに、「ジェンダーそ

のものは、解決できない嘆きの行為化 (acting Out)とし

て……理解できよう」とも述べている [1997b:145二]セ。

このことをゲイ男性のドラアグ ・パフォーマンスに当て

嵌めるなら、女装したパフォーマーは自らの愛の対象と

しての可能性を否認した女性のジェンダーを身に帯びる

ことで、彼のゲイ ・メランコリーを寓意化していること

になる。しかし、バ トラーによれば、こうしたドラアグ

が反照的に暴き出しているのは、むしろ果性愛のメラン

コリーである。つまり、 ドラアグは、同性愛の可能性を

予め排除することで異性愛化されたジェンダーを形成す

るようなパフォーマテイヴな実践をむしろ寓意化してい

るのである。ここで彼女は、この意味では 「もっとも真

なる」ゲイ ・メランコリーを患っているのは異性愛の男

であり、「もっとも真なる」レズビアン・メランコリー

を息っているのは異性愛の女である、と逆説的な語り回

で語る。というのも、「果性愛の男は、愛したことの

けっしてない、嘆いたことのけっしてない男になる (模

倣する、引用する、我有化する、その資格を装う)

(mime,cite,appropriatc,assumc thc status oflのであり、

異性愛の女は愛したことのけっしてない、嘆いたことの

けっしてない女になる」からである。こうした異性愛者

たちのパフォーマンスのなかでジェンダーとして遂行さ

れるのは、この
“
ncvcr―ncvcr"という否認の病的徴候に

ほかならず、ここでは 「〔否認されて〕セクシュアリテ

イとしては遂行不可能となったものがジェングーの同一

化として遂 行されて」いるのである [Butler 1993,

235;1997bi 146f.] 13。

ところで、バ トラーは 『権力の心的生活』のなかで、

多くの自殺者をも生み出している同性愛者のメランコリ

ーに言及しながら、同性愛者たちがこの異性愛社会のな

かで生きていくためには、果性愛者に対抗して、同性愛

者としてのアイデンティティを首尾一貫したものとして

明示していく政治的必要があるかもしれないが、それが

誇張されればされるほど、異性愛者のメランコリーの場

FACULTY OF ttNE ARTS,KYOTO CttY UNWERSrY OF ARTS BUと LETINvd 53  25.



合と同様に、そのことによって否認された異性愛のリビ

ドー備給がますます同性愛者を脅かす結果になる、との

懸念を示している
M。さらに彼女は、アイデンテイテイ

を非一音た上貴由(incohcrcnt)なものにするという危険

を冒すことなしにはこの問題は解決しないのではない

か、と述べてもいるのである。しかも、そう述べたあと、

突如彼女は、今までのメランコリー・ジェンダ
ーの議論

が 「誇張表現」だつたことを認め、同性愛者にとっても

異性愛者にとっても 「同
一化が欲望と対立したものであ

る必然的な理由はない。また、欲望が否認 (rcpudiation)

にようてリビドー備給される理由もない」と語り出す

[Butlcr 1997b:148丘]。いつたい彼女は何を語ろうとして

いるのだろうか。一一彼女の真意を解き明かす鍵は、

『権力の心的生活』とほぼ同じ叙述がなされていた 『問

題=物質なのは身体だ』のなかに見出されるように思わ

れる。というのも、そこでは、同性愛においては 「男性

的」、「女性的」というカテゴリーを超えた 「ジェンダ
ー」

が存在するかもしれないと語られており、さらには、

「同一化と欲望の関係」について、「女に同
一化すること

が必ずしも男を欲望することではなく、女を欲望するこ

とが男としての同一化において構成された存在を必ずし

も指し示していないならば、異性愛のマトリックスとは、

それ自体が成し遂げることのできない代物であることを

執勘に暴露してしまう想像上の論理だということにな

る」とも述べられていたからである [Buncr 19931 238i]。

しかし、「同一化が欲望と対立したものである必然的な

理由はない」という彼女の言葉が、ジェンダ
ーとセクシ

ュアリテイの区別、つまり、ジェンダー・アイデンテイ

ティとセクシュアル・オリエンテーションの区別を語っ

ているものだとすれば、それはすでにフェミニズムの

「常識中の常識」にすぎないのではなかろうか。言うま

でもなく、この 「常識」が示しているのは、自分を男だ

と意識することと女に欲情することとは別だということ

である。バトラーは、フロイトのメランコリックな同
一

化の議論に夢中になるあまり、この 「常識」を忘れてし

まったとでもいうのだろうか。一一ここで疑間が生じる

のは、その彼女が 『ジェンダー・トラブル』においても

すでに、フロイトがジェンダ
ーとセクシユアリテイを混

同しているとして、彼を批判していたからである。話が

いささか後戻 りすることになるが、そのことについて少

し振り返ってみたい。

バ トラーがそこで問題にしたのは、フロイトが語って

いた例の 「気質」についてである。フロイトによれば、

男性気質は、性愛の対象としてけっして父に向かうこと

はなく、女性気質は母には向かわない。これは、男性的

な欲望は女性的なものに、女性的な欲望は男性的なもの

にしか向かわないということである。このことから彼女

が読み取るのは、両性性 =両性愛を
一次的なものと見微

すにもかかわらず、そのフロイトにとって 「同性愛」は

そもそものはじめから存在せず、彼のいう 「両性愛」と

は「一つの精神のなかの二つの異性愛的欲望の同時発生」

にすぎないということだったである [Butler 1999,77

〔一一九〕]。つまり、彼女がフロイトを批判したのは、

彼が男の 「同性愛的欲望」をその男の 「女性気質」に摩

り替え、つまりは、「ホモセクシュアル」を 「トランス

ジェンダー」に摩り替えようとしたからである。しかし、

『ジェンダー ・トラブル』においては、この批判はその

後の彼女の議論に結局は生かされず、むしろフロイトに

即した議論が進んでいくことになる。推測するに、自ら

行なったこうした批判をまともに議論に取り込んでいた

ならば、『ジェンダー ・トラブル』におけるバ トラ
ーの

議論は破綻していたと思われる
・。―― しかし、おそら

く破綻するのは 『ジェンダー ・トラブル』の議論だけに

とどまりはしないだろう。むしろ、それ以降のメランコ

リー ・ジェンダーの議論のすべてが破綻するのではなか

ろうか。というのも、「同
一化が欲望と対立したもので

ある必然的な理由はない」という 『権力の心的生』の叙

述とはまったく逆に、「女に同
一化することが男を欲望

することであり、男に同
一化することが女を欲望するこ

とである」ということを自明の前提として、そうした議

論は組み立てられていたはずだからである◇

ところで、彼女の議論が 「破綻」したのだとしても、

その 「破綻」にもかかわらずここで注目したいのは、バ

トラーが、現代の異性愛文化のなかで、異性愛者か同性

愛者かを問わずすべての人々が陥っているメランコリッ

クな閉塞状況から抜け出す可能性として示唆していた

「アイデンティテイを非
一首尾一貫的なものにするとい

う危険を冒す」という言葉である。実は、彼女は 『ジェ

ンダー ・トラブル』とほぼ時を同じくして公表された

「模倣とジェンダーヘの抵抗」のなかで、この言葉に相

通じるような議論をすでに行なっていたのである。最後

にこの論文を手掛かりにして、彼女の議論から何ものか

を得るための糸口を探ってみたい。

バトラーは、この論文のなかで、失った愛の対象をア

イデンティテイのなかに取り込む 「同
一化」には、その

対象を模倣する 「心的なミメーシス」(psyChic mimesis)

が含まれていると指摘しながら、フロイトのいわゆる

「メランコリックな体内化」を 「
一種の心的な模倣」で

あると語り、さらには、「そうした心的模倣の場として

のジェンダーは、かつて愛しその愛を失ったさまざまに

抄ニシ歩二花された他者たち (vaiously gendercd Others)

によって構成される」と述べていたのである [Butlcr

2004:132〔一二九一一三〇〕]。ただ、彼女は何の典拠も

示さず、それがフロイト自身の主張であるかのように語

26=  BULLETIN vd 53 FACULTY O● FlNE ARTS,KYOTO C TY UNtVERS TY OF ARTS



るが、「さまざまにジェンダー化された」という彼女の

言葉が、「男/女 」という二者択一ではないジェンダー

の可能性を示唆していることを考えれば、彼はそうした

ことをどこでも明言してはいなかったはずである。もっ

とも、バトラーのために抗弁するならば、フロイトもま

た、父母のいずれとも同一化する男児というすでに引用

した例に示されるように、複数の対象との同一化につい

て語っており、それらの間の葛藤が昂じて 「多重人格」

(dic multiplc PcrsO■lichkeit)といった病的な帰結を生むこ

ともあるが、必ずしもそうならない場合もあると述べて

いたこともまた事実なのである [Freud 1989a:298]。こ

こではバトラーのフロイトヘの言及の当否を判断するこ

とは控えたいが、彼女はこう述べたあと、主体はさまざ

まにジェンダー化された複数の他者たちによって構成さ

れる以上、「主体は、ジェンダーとしては、けっしてセ

ルフ・アイデンティティをもちえない」と語り、そして、

さらにこう結論づけるのである一― 「そうした く他者〉

(Othcr)が自己のなかに組み入れられるならば……いわ

|ゴ〈自己〉は、そうした く他者〉によってつねに混乱さ

せられてしまう。しかし、この自己の核心で生じる 〈他

者〉によるこの混乱こそ、く自己〉を可能にする条件そ

のものである」[Buder 2004:133〔一三〇〕]崎。

バトラーは、『権力の心的生活』においても、メラン

コリーが示しているのは 「他者を自己自身として取り込

むことで、ひとが何ものかになる」ということだと述べ、

さらに 「自我を生み出す他者性の痕跡 (thc racc of』tc五―

ty)の力」について語りながら、「自我の自律を受け入

れることは、この痕跡を忘れることである」とも述べて

いる [Butlcr 1997b:195f.]。ここで語られているのは、

われわれが自らの 「自律」をフィクションと認め、自ら

の 「他者性」を受け入れねばならないということであろ

う。しかし、この 「自己」のアイデンティティが、さま

ざまにジェンダー化された複数の他者たちによって構成

される 「非一首尾一貫的」なものであるならば、亀裂や

軋礫を内に含んだそうした 「自己」は脆弱なものかもし

れないが、いわば 「多重人格」的なその 「複合的アイデ

ンティティ」のありかたは、むしろわれわれのジェンダ

ー・アイデンティテイを攪乱し、それを脱構築していく

契機となるものではなかろうかV。

すでに述べたように、メランコリー・ジェンダーの議

論を大幅に修正しながら、「非一首尾一貫的」なアイデ

ンテイテイを主張するバトラーのこうした叙述は、彼女

の議論そのものの 「非―首尾一貫性」、その 「破綻」を

示すものである。しかし、その 「破綻」のなかから読み

取りうるものもまた少なくないと思われる。

まだ書き残したことも多いが、それは今後の課題とし、

アイデンテイテイのこの 「非一首尾一貫的」なありかた

のポジティヴィティを差し当たりの結論として、ひとま

ずここで欄筆することとしたい。

参考文献

Butler,Judith,1990“PcrfOrmatlve Act and Gender Constitution:An

Essay on Phcnomcnology and Feminist Theolyギ
'Suc―Ellen

CaSe(ed),Pを や r″,れgF夕 ″,″な殉 fF¢初Jれ,s,Cttrrcα′Tカセοり α″冴

T71βαrr2,Baltimore,Johns HoPkins Univcrsity Press(First pub―

止shed in:軍札夕αレ〆夕Jo″ヵ4冴,40,4,Dcccmbcr 1988)
一
, 1992“ The Body You Want:Liz Kotz lnterviews Judith

Butler,''ムrちわ″″″F7r′夕″αガθ″α′3 Nov,1992,(XXXI)

一一一
,1993 βθ冴ルs T72α′Mat′¢/fOれ 筋夕Dなc″なルタと,れ,rsヴ

FS釘
,'

Ne、v York,Routlcdgc

―
,1997a巳 筑c,筋 う7夕 spタ タC力 fA Pο ″r,cざ ヴ r71C Pタ ィル 〆初α′rll夕,Ncw

York,Routledge(『触発する言葉』竹村和子訳、岩波書店、二

〇〇四)
一一一
,1997b r77でPりC7r′cLル ゲ Pοツタ/fT″夕οrrでs'″S″冴夕Crrοれ,

Stanford,Stanford Univcrsity Press.

―
,1999C¢ ″冴¢/『/ο″あ′でfダタ初′れな初 α″冴″″夕S″うッタァs,θれのF

筋夕″,ゥ,Ncw Yo止 ,Routledge(lSt Cdition 1990)(『ジェング
ー・

トラブル』竹村和子訳、青土社、一九九九)
一―一一
,2004“Imitation and Gendcr lnsuboldination,"Sara Salih with

Judith Butler(ed.),T/1夕 ′rf冴ルんどr/r7でrR夕 α″¢r,Malden MA,

Blackwcll Publishing.(Fttst publishcd in:Diana Fuss(cd),rれ ざj冴タ

θ″ょi乙夕ざあ,r7″T7rでο/,夕ざ,Cα メTカタοr,夕s,New York, Routlcdge,

1991)(「模倣とジェンダーヘの抵抗J杉浦悦子訳、『イマーゴ』
一九九六年五月号、青土社)

Butlcr,Juditll,Laclau,Emesto and ttizck,Slav句 2000 Cθ rlr′れg夕れの ,

ガ2g夕初θれメ,υ ″ルタrsα″ゥ i Cο招′夕″βοrαり D′α′οg″夕ざθ″ ″″夕と",

London,Verso(『偶発性・ヘゲモニーも普遍性―新しい対抗政

治への対話』竹村和子・村山敏勝訳、青土社、二O①二)

De血da,Jacqucs,1990と筋′″″ r72c,Paris,Editions Galillc(『有限

責任会社』高橋哲哉他訳、法政大学出版局、二〇〇二)

Freud,Sigmund, 1989a S,″ ″j夕77α rZざgαう夕,β冴〃,Psノc″ο′ο8,2冴でs

y″み夕ψが,夕た,Sechstc Aun,Frankfurt a.M,Fischer
~~~~, 1989b Sr″ 冴テタ″α″ざgαうマ″Br7 7,Sマχ″α′′夕あσr7,SCChste Aufl,

Franldfurt a M,Fischer

―
,1989c Sr″グ′ビ″α″ざ旨αう夕,』冴区″ア/αgで々 冴ιr Cビざ¢″sc772/r/

3【準 rrrれg夕冴夕/R夕′,g,ο72,Funftc Aufl.,Franurta M,Fischer

Laplanche, Jean ct Pontalis, J.― B, 1976 yocα ぅ″′α,/タ ブタ ′α

クリcんαzαヶざ夕,5c6dition,Paris,Presses Universitaires de Francc

(『精神分析用語辞典』村上仁監訳、みすず書房、
一九七七)

Leys,Ruth,1992“Thc Rcal NIiss Bcauchamp:The History and

Sexual Potttlcs of MllldPlc Pcrsonality Concept,"Judith BLltler and

JoanヽV Scott(ed),F夕 れ'″おな『ん夕θr,z夕r72夕Pο′,′たs,New York,

Routlcdgc

Nussbaum,Martlla,1999“Tlle Professor of Parody,"N夕ll尺マク″う″た22

Fcb 1999<http:1柏 ww.arlindo―correia con1/100702 htlnl>

Riccur,Paul, 1965D夕 ′
'ど
れレタィクアど'αrrθ″ す。ssり's″/Fr夕″冴,Paris,

Editions dc Seull(『フロイトを読む』久米博訳、新曜社、一九

人二)

Salih,Sara,2003ブ″冴,筋β″′ヶ,Ncw Yolk,Routlcdge.(『ジユデイ

ス・バトラー』竹村和子他訳、青土社、二〇〇五)

江口聡 2007「 ポルノグラフイーに対する言語行為論的アプロ
ーチJ、『京都女子大学大学院現代社会研究科論集』第一号。

宗像恵 2003「 性の越境とセクシュアリテイ:ジュディス・バ

トラー、蔦森樹」、『国際文化学研究』第二〇号、神戸大学国

際文化学部紀要。

F A C U L T Y  O F  F i N E  A R T S , K Y O T O  C t T Y  U N  V E R S , T Y  O F  A R T S  B U L L E T I N v〕 5 3 27.



付記

本稿は、2008年10月3日、筑波大学で開催された日本倫理

学会第59回大会のワークシヨップ、「性の倫理学の可能性を

深るJ(発表者 :江口聡、坂井明宏、高橋雅人、魚住洋
一)に

おいて行なった日頭発表に大幅に加筆したものである。

註

1 た とえばマーサ ・ヌスバウムは、バ トラーのドラァグの議

論に触れて、こう述べている。「男の衣装を着た女は、目新

しい姿ではほとんどない。……彼女は、既存のステレオタイ

プと男/女 社会の階層秩序のレプリカをレズビアンの世界で

作っているにすぎない。……・ドラァグに見られる階層秩序も、

やはり階層秩序ではないのか」[Nussbaum 1999]。

2 し かし、『ジェンダー ・トラブル』の二年前に公表された

「パフォーマテイヴ・アクトとジエンダ
ーの構成」において

は、「ジェンダーを構成しているさまざまな行為は、演劇の

世界における演技に似ているJと 述べられ、ジェンダ
ーのパ

フォーマテイヴな構成が、役者が 「台本」に従いながらも自

由な 「解釈」もなしうる 「演技」に喩えられているし、また

そこでは、きわめて実存主義的な 「投企」(prOJcct)という概

念が、生き残りを図るために自らの身体に 「女」というかた

ちを与える 「策略Jと して用いられてもいたのである

[Butlcr 1990:272f]。そうした箇所を読むかぎり、バ トラ
ーの

いうジェンダー ・パフオーマテイヴイテイを、主体の存在を

前提するような、アーヴイン・ゴフマンのいう 「役割演技」

として 「誤解」されるのも、理由のないことではなかろう。

3 バ トラーがオーステインの言語行為論を 「誤読」している

点については、[江口聡 2007]を参照されたい。

4 そ れだけではない。デリグの 「反復可能性」という概念は、

ジェンダー規範の槍乱の可能性をも示唆しているからであ

る。彼のいう 「反復可能性」とは、何ごとかを意味するあら

ゆる記号にとって、その機能が
一回だけの出来事のなかで尽

きてしまうのではなく、異なるコンテクストで反復して機能

しうるということを示している。というのも、別のコンテク

ストにおいても機能しうるのでなければ、記号はそもそも記

号ではないからである。このことは、オ
ーステインならば

「不適切」(infellcitous)と見微すようなコンテクストのなか

に記号が 「引用」され、その引用が 「失敗」する可能性を、

記号は免れることができないということをも物語っている。

デリダは、不適切なコンテタストのなかへの記号のこうした

再配置、引用の遇けられない失敗を 「引用的接木」 (grcffc

citatlo■nellc)と名づけるが、バトラーは、ジエンダ
ー ・パフ

ォーマテイヴの 「失敗」を引き起こすそうした 「引用的接木」

にこそ、その槍乱の可能性を見出すのである [Butler

1997a:151〔二三四〕]。ここに至って、彼女の議論の重点は、

「パフォーマテイヴイテイ」から 「引用性」へと移ることに

もなる。

5 バ トラーは、『触発する言葉』のなかでも、主体形成の

「まえJに ついて語る物語とは、「〔「主体 =主語」という〕文

法のまえにある場面を、定義上その場面のあとに存在する文

法の語彙によつて説明しようとする」ことにすぎず、「その

説明は、それが説明しようとしているものが生み出した効果

にすぎない」として、そうした説明の 「遅廷性」(belatedllcss)

を指摘していた [Butler 1997露138〔二
一五〕]。

ところで、ここで思い出したいのは、バ トラー自身が、

「私」が 「法Jに よって存在しうるようになることを熱望す

る 「法」との事前の共謀関係について語っていたことである。

彼女は 『ジェンダー ・トラブル』
一九九九年版 「序文」のな

かでも、『ジェンダ十 ・トラブル』での 「法のまえ」につい

ての議論は、カフカの 「掟の門前」についてのデリダの解釈

から得られたものだと述べ、ひとは法を待ち求め、待ち求め

る法に魅了されて、自ら進んでそれに呪縛されていくのだが、

われわれが自らをジェンダー化してしまうのは、まさにその

典型的事例だとも語っていたのである [Butlcr 199敬XIV]。
一

一 「法のまえ」についての物語を物語ることはできないと述

べる当の彼女自身が、「法のまえ」についてのこうした 「フ

ィクション」を繰り返し語ってしまうのは、
一種の皮肉であ

ろう。

6 バ トラーは、『権力の心的生』のなかでは、この 「予めの

排除Jを 「抑圧」(reprcsslo■)と 区別して、「抑圧」が 「すで

に形成された主体による行為」であるのに対し、「予めの排

除」は 「主体を創設し形成する否認の行為である」とも述べ

ている [Butler 1997b:21lf]。

7 フ ロイトによれば、両性とも最初の性愛の対象は母だとさ

れる。だとすれば、エデイップス期の 「去勢コンプレックス」

によって愛した母から離反する女児は、母と同
一化すること

になり、女児の場合には、さしあたり問題は生じないことに

なる [Freud 1989b:278宜]。

8 以 上のフロイトの議論については、ポール ・リクールのフ

ロイト解釈をも参照されたい [Riccur 1965:209225〔二二

四十二四〇〕]。

9 バ トラーは、メランコリーにおける対象との同一化に触れ

て、それが自我に対立する自我理想を作り出すことになる、

というフロイトの議論を引き合いに出しながら、自我理想の

構築は 「ジェンダー ・アイデンティティを内面化すること」

であり、「男性性や女性性をうまく強化していく手段Jで も

あるとも語っている [Butlcr 1999:79二〔
一二一〕]。

10 と ころで、バ トラーは Fジェンダー ・トラブル』の別の箇

所で、果性愛は自らを定義しその安定性を確保するために同

性愛を必要とすると語り、「同性愛は、抑圧されるためには

生産されねばならない欲望として現われる」と述べている

[Butler 1999:98〔一四四〕]。サラ・サリ
ーはこの言葉につい

て、こうした定式化は、同性愛タブーが近親姦タブ
ーに先行

する、つまり、同性愛的欲望が異性愛的欲望に先行するとい

う、バ トラー自身の主張と矛盾するのではないかと語り、こ

うした定式化からすると、同性愛は、逆に、異性愛の安定化

を図るために生産される二次的な形成物であることになりは

しないか、と疑間を呈している [Salih 2003:60〔
一〇八―一

〇九〕]。

しかし、サリーが指摘している箇所とは、バ トラ
ーが、

「法のまえ」のセクシュアリテイという幻想そのものが、そ

の 「法」によって事後的に作り出されたものであると語って

いたくだりである [Butler 199銃94〔
一四〇〕]。彼女によれば、

精神分析では両性愛や同性愛は
一次的なリビドー気質と見微

されるが、それらをそのように 「法のまえ」にあるものと見

微すことがそもそも誤りなのである。サリ
ーは、タブーの存

在は禁止されるものがあらかじめ存在することを前提してい

ると語るが [Sallh 2003:55〔
一〇〇〕]、バ トラーによれば、

むしろ同性愛は、同性愛タブーによって実性愛とともにはじ

めて生産されるのであり、同性愛的欲望が果性愛的欲望に先

立って存在するわけではないのである。

サリーの指摘とは別に、むしろこの箇所で問題なのは、バ

トラーが、両性愛や同性愛は、ラカンのいう象徴界の 「内部」

であるにもかかわらず 「外部」として構築されたものにすぎ

ず、「文化の理解可能性のマ トリックスから排除 (excludc)

28.  BULLETIN v。 53 FACULTY OF FlNE ARTSi KYOTO ClTY UN VERS TY OF ARTS



されているのではなく、周縁化 (marginalizc)されているに

すぎないJと 述べていることであろう [Butlcr 199,98〔一四

五〕]。彼女が述べるように、両性愛と同性愛が象徴界の外部

へと 「排除」されているのではなく、単にその内部で 「周縁

化」されているにすぎないとすれば、それは 「現実界」を否

定することにもなり、彼女が精神分析に依拠する理由は失わ

れてしまうはずである。「象徴界」の外部としての 「現実界」

などないというのは、「法のまえ」には何ものもないとする

彼女の主張から出てくる当然の帰結なのだが、にもかかわら

ず、彼女は 『ジェンダー・トラブル』以降の著作においても、

「予めの排除」という精神分析の概念を繰 り返しもちだし、

象徴界の外部があるかのように語り続けるのである。だとす

れば、ここに示されているのは、バトラーの議論そのものの

矛盾ではなかろうか。

11 メ ランコリックな同一化におけるリビドー備給のこうした

外から内への反転を証言してくれるのは、「自我が対象の特

徴を取 り入れて、エスに対して自ら愛の対象として迫り、

〈見てごらん、おまえは私も愛することができる、私はこん

なに対象に似ているのだから〉と言いながら、エスが失った

ものを償おうとする」というフロイト自身の言葉であろう

[Frcud 1989a:297二]。

12 「体内化」とは、フロイトのいう
“
Einvcrlcibung"である

が、彼は、「喪とメランコリー」のなかで、メランコリーに

おける同一化は、日唇期における対象関係への退行であり、

「食べる」というかたちで対象と合体しようとする 「体内化」

としても把握できる、と述べている [Freud 1989a,203]。

また、「行為化」とは、フロイトのいう
“
Agicrcn'であり、

無意識的な欲望と幻想に囚われた息者が、その起原に気づか

ないまま、その歓望と幻想を現実に生きることをいう。この

ことをバトラーは 「寓意化」という言葉で言い表そうとした

のであろう。

13 と ころで、サラ・サリーも述べているように、同社愛のメ

ランコリーは、異なった衰失によって特徴づけられるかもし

れない [Salih 2003:133]。それは、心的衰失ではなく、エイ

ズで亡くなったが、反同社愛社会のなかで、その死を 「嘆く

ことができないJ人 々の現実的喪失である。バトラーは、そ

の死の哀悼の場を作り出さねばならないとして、そのことの

政 治 的重 要性 につ い て も指摘 して い る [ B u t l c r

1993:236;1997b:148]。

14 バ トラーが 『ジェンダー ・トラブル』のなかで指摘してい

たのは、異性愛的欲望が思考不可能である同性愛者もまた、

メランコリーの構造によって、果性愛を同一化によって自我

のなかに取り込んでいくことになるが、明らかに違うのは、

「異性愛者による同性愛の否定は、同性愛の禁止によって文

化的に強制されるものなので」、果性愛の禁止のないところ

で生じる 「同性愛者のメランコリーの構造と同列に扱うこと

はできない」ということであった [Buner 1999:89〔
一三三〕]。

一一ただ彼女は、異性愛的欲望が同性愛者にとって 「思考不

可能」となるのはなぜなのかについては何の理由も示してい

ない。

15 た とえば、バトラーが 『ジェンダー ・トラブル』のなかで

取り上げているドラアグの例にしても、「私の 〈外側の〉外

見は男だが、私の 〈内側の〉本質は女だ」というニュートン

の言葉を、彼女は無批判にそのまま引用していたが、このこ

とは、彼女が、ゲイ男性の同性愛的欲望を、フロイトと同じ

ように、「女性気質」によるものと見微していることの証拠

ではなかろうか。

16 こ の論文では、対象 との同一化を果たす 「模倣性」

(mimctism)は、その対象への欲望に先立ったものとして、

逆にその欲望を構成するものであり、「自己」はそもそもの

はじめから 「他者」に巻き込まれていると主張する、ルー

ス ・レイズなどの議論も紹介されているが、欲望の対象の

「喪失」とその対象の 「模倣」のどちらが先行するのかにつ

いて、バトラーは 「自己が自己となるのは、丹U離を被ったと

きのみである」と述べて、対象の模倣を先行させるレイズの

立場ではなく、その喪失を先行させるフロイトの立場に立つ

ことを表明している [Buder 2004:132i]。

17 バ トラーはまた、「欲望のエコノミーは、つねに或る種の

拒否と喪失を通して働くのかもしれないが、それは……無矛

盾性の論理によって構造化されたエコノミーではない」と述

べたあと、「ポスト矛盾的な精神の流動性」(postconttadictory

psychic mobility)について語り、「こうした精神の流動性は、

厳格に打ち立てられた否認の論理が精神の生き残りのために

必要ではないことを示しているのではなかろうか」とも述べ

ている。そうした言葉も、「非―首尾一貫的」なアイデンテ

ィティのあ りかたを指 し示す ものと思われる [ B u t l e r

1997b:164]。

F A C U L T Y  O F  F l N E  A R T S , K Y O T O  C l T Y  U N , V E R S T Y  O F  A R T S  B U L L E T I N v d 5 3 29.


